### Suttantapiṭake Samyuttanikāye

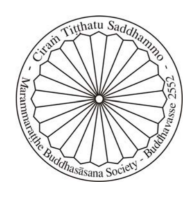
Sagāthāvaggapāļiyā samvannanābhūtā

Bhadantamahābuddhaghosattherena katā

## Sāratthappakāsinī nāma

# SAMYUTTAŢŢHAKATHĀ

(Paṭhamo bhāgo)



### Romanized from Myanmar version published in 1970

© Buddhasāsana Society

### Atthakathā Series 14

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs Yangon, Myanmar

# THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| C   | FΙ | W  | O  | V |
|-----|----|----|----|---|
| • • |    | vv | ι, | v |

|            |            |          |     |          |        | VOW.   | ELS          |                   |       |        |      |       |                   |
|------------|------------|----------|-----|----------|--------|--------|--------------|-------------------|-------|--------|------|-------|-------------------|
| න <b>ව</b> | <b>ì</b> : | නා ā     | တ္တ | i        | නු     | ī      | ը ս          | l                 | දී ū  |        | e e  |       | သ ၀               |
|            |            |          | CO  |          |        | TS W   |              |                   | EL "A | ,,     |      |       |                   |
|            |            | က        | ka  | ə k      | tha    | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha    | c na   |      |       |                   |
|            |            | o (      | ca  | ဆ        | cha    | е ja   |              | ဈ jh              | ıa    | p_ña   |      |       |                   |
|            |            | •        | a   | _        |        | ခု da  |              |                   |       |        |      |       |                   |
|            |            |          |     |          |        | з da   |              |                   |       | •      |      |       |                   |
|            |            | οĮ       | oa  | o p      | ha     | ဗ ba   | ì            | ဘ b               | ha    | မ ma   | ı    |       |                   |
| ω y        | a c        | ra ra    | ∾ . | la       | o V    | 'a     | သေ S         | a                 | တ h   | a      | ę ļa | •     | ṁ                 |
|            |            |          |     |          |        | IN CO  |              |                   |       |        |      |       |                   |
| _o .       | _1 = ā     | <u> </u> | i . | <u> </u> | τ      | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a   | s- = e | . (  | ചേ ചീ | <b>=</b> O        |
| თ ka       | ကာ ka      | ā ကိ     | ki  | ကိ       | kī     | ကု k   | u            | ကူ k              | ū     | ကေ k   | (e   | ကော ါ | 02                |
| ວ kha      | อ์ khā     |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      | බේ kh |                   |
|            |            |          |     | CON      | JUN    | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS   |        |      |       |                   |
| റ്റ്റ kka  |            | င်္ဃ ṅgl | ha  | a        | g nth  | na     | ဓျ           | dhya              | l     | ც p    | la   |       | လ္လ lla           |
| ന്റ kkh    | a          | g cca    |     | CI       | b úqa  | a      | 8            | dhva              |       | g p    | ba   |       | ભુ lya            |
| നു kya     |            | g cch    | a   | a        | s init | a      | <b>န်</b>    | nta               |       | ల్ల b  | bha  | Į.    | လှ lha            |
| ලී kri     |            | g jja    |     | a        | ទ  nha | a      | 8            | ntva              |       | ဗျ b   | oya  |       | 9 vha             |
| ස kla      |            | g jjha   | l   | g        | g tta  |        | <b>&amp;</b> | ntha              |       | මු b   | ora  |       | ည္က sta           |
| ფ kva      |            | ည ñña    | a   | g        | g ttha | a      | 8            | nda               |       | မွ n   | npa  |       | ධූ stra           |
| จุ khya    | L          | ə ñha    |     | o        | g tva  |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |       | ଧୃ 11  | npha | a     | ગ્રૄ sna          |
| g khva     |            | g ñca    |     | o        | ą tya  | ı      | 80           | ndha              | -     | မွ n   | nba  |       | သျ sya            |
| g gga      |            | නූ ñch   | a   | 0        | g tra  |        | <b>6</b> 96  | nna               |       | မ္တ 11 | nbha | a     | ဿ ssa             |
| ვ ggha     |            | g ñja    |     | <u> </u> | dda    |        | နှု          | nya               |       | မ္မ n  | nma  | l     | သ္မ sma           |
| ၅ gya      |            | g ñjha   | a   | <b>3</b> | ddha   | a      | ş            | nha               |       | မျ 11  | nya  |       | သွ sva            |
| ြ gra      |            | ş tta    |     | अ        | dya    |        | ပ္ပ          | ppa               |       | မှ n   | nha  |       | <sub>ගු</sub> hma |
| င်္က ṅka   |            | g ttha   |     | િલ       | dra    |        |              | ppha              |       | ယျ     | yya  |       | ფ hva             |
| å ṅkha     |            | ð qqa    |     | _<br>ვ   | dva    |        |              | pya               |       |        | yha  |       | g ļha             |
| δ ṅga      |            | ~        |     | J        |        |        | •            |                   |       | -      |      |       | <br>              |
|            |            | Э        | J   | 9        | 9      | 9      | G            | ૧                 | ၈     | 6      | 0    |       |                   |
|            |            | 1        | 2   | 3        | 4      | 5      | 6            | 7                 | 8     | 9      | 0    |       |                   |

#### Nidānakathā

Sirimatā amhākam Buddhena Bhagavatā Arahatā Sammāsambuddhena sakalalokapatthaṭamahākaruṇāsinehasiniddhahadayena sabbattha appaṭihatasabbaññutānāvaraṇādiñāṇobhāsasamujjalitena sanarāmaralokagurunā sadevakassa lokassa atthāya hitāya sukhāya dhammo ca vinayo ca desito paññatto, so pariyattipaṭipattipaṭivedhavasena vibhattesu tīsu saddhammesu pariyattisaddhammo nāma, tadeva ca sāsanaṭṭhitiyā pamāṇam, satiyeva hi tasmim itare uppajjanti, nāsati, vuttañhetam Aṅguttaratthakathāyam— (Aṁ-Ttha 1. 72 pitthe)

"Suttantesu asantesu, pamuṭṭhe vinayamhi ca. Tamo bhavissati loko, sūriye atthaṅgate yathā.

Suttante rakkhite sante, paṭipatti hoti rakkhitā. Paṭipattiyam ṭhito dhīro, yogakkhemā na dhamsatī"ti.

Teneva ca saddhammaciraṭṭhitikāmino theravarā Mahākassapādayo pariyattisaddhammasaṅkhātaṁ Tepiṭakaṁ Buddhavacanaṁ saṅgītimāropetvā Buddhasāsanaṁ saṁrakkhiṁsu, taṁkālikā ca rājāno saddhammābhivuddhikāmā tesaṁ saṅgītikārānamanubalappadānena sahāyattamupāgamuṁ.

Tathā hi catūhādhikatimāsaparinibbute Bhagavati Mahākassapattherappamukhehi pañcahi arahantasatehi Rājagahe **paṭhamā dhammasaṅgīti** katā rañño Māgadhassa Ajātasattuno visesānuggahamādāya.

Vassasataparinibbute ca Bhagavati Mahāyasattherappamukhehi sattahi arahantasatehi Vesāliyaṁ **dutiyā dhammasaṅgīti** katā, tadā ca Kālāsoko mahīpati tesaṁ sahāyattamupāgato.

Tathāgataparinibbānato pana dvinnam vassasatānamupari pañcattimsatime vasse Mahāmoggaliputtatissattherappamukhehi arahantasahassehi Pāṭaliputte tatiyā dhammasaṅgīti katā sakalalokapatthaṭayasassa Dhammāsokassa bhūpatino niratisayānuggaham laddhāna.

Sammāsambuddhaparinibbutito pana catunnam vassasatānamupari paṇṇāse vasse Laṅkādīpe Vaṭṭagāmaṇirājino kāle Mātulajanapade Ālokaleṇe catutthī dhammasaṅgīti katā pañcahi arahantasatehi Mahādhammarakkhitattherappamukhehi, yā loke "potthakāropanasaṅgītī"ti pākaṭā.

Buddhavasse pana catussatādhikadvisahassānamupari pannarasamasankhyam sampatte imasmimpi Marammaraṭṭhe Mindonnāmassa mahādhammarājino kāle Mandalay itipākaṭe Ratanāpuñjanagare pañcamī dhammasangīti katā catussatādhikadvisahassattherehi Dakkhiṇārāmavāsītipiṭakadharabhadantajāgarattherappamukhehi tasseva rañño anavasesānuggahamādāya, yā loke "selakkharāropanasaṅgītī"ti vuccati.

Ittham sudam Buddhassa Bhagavato sāsanam iddhanceva hoti phītanca vitthārikam bāhujannam puthubhūtam yāvajjatanā.

Cirakālato panetam Buddhavacanam lekhaparamparāya ceva muddaņaparamparāya ca anekakkhattum parivattiyābhatam na sakkā dāni vattum "paṭhamadutiyatatiyādisaṅgītimāropitākāreneva sabbaso parisuddhan"ti, aññadatthu panādhunikapotthakesu samvijjamānehi kehici pamādalekhādisañjātakhalitādhikaparibhaṭṭhapāṭhehi malīnamevetam, tathā hi nānādesiyapotthakesu aññamaññam samsandiyamānesu anekā visadisapāṭhā dissanti.

Tatoyeva ca Buddhavacanassa suparisuddhabhāvakāmino mahātherā sasatthantarapiṭakattayakovidā dhammavinayaṁ vācentāyeva te khalitādhikaparibhatthapāthe disvā evaṁ samacintesuṁ kathesuṁ ca—

"Advayavādino suparisuddhavacanassa tassa Bhagavato pāvacanam advayam suparisuddham nimmalamevassa, imesu pana pāvacanapotthakesu aññamaññam visadisā ceva aparisuddhā ca pāṭhā dissanti, nissamsayam kho ayameva mūlapāṭho, yo nesam yuttisampanno, tadañño pana pamādalekhapāṭhoyeva, tādisā ca dissanti ādhunikapāvacanapotthakesu kismiñci kismiñci thāne.

Kāmañcetedāni na tāva bahutarā, yāva yathābhūtam pāļiyā attham paṭisedheyyum, etarahi pana asodhiyamānā te gacchante gacchante

kāle bahutarā bahutarā jāyeyyum, tamkālikā ca pacchimā janā te sodhetum asamatthā yathādhippetam pāļiyā attham na sammā jāneyyum, evamete saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvatteyyum.

Vuttam hetam **Anguttaranikāye**— (Am 1. 60 pitthe)

'Dveme bhikkhave dhammā saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvattanti, katame dve, dunnikkhittam ca padabyañjanam attho ca dunnīto, dunnikkhittassa bhikkhave padabyañjanassa atthopi dunnayo hoti, ime kho bhikkhave dve dhammā saddhammassa sammosāya antaradhānāya samvattantī'ti.

Yamnuna mayam te sodhetvā nimmalam parisuddham Buddhavacanam sampatiṭṭhāpeyyāma, tadassa saddhammaciraṭṭhitiyā bahujanahitāya bahujanasukhāya ca, tam pana na sukaram sampādetum aññatra dhammikarājūnamanuggahenā"ti.

Sā panāyam kathā patthaṭā sādhujanaparamparāya, sutā ca **U Nu** nāmadheyyaggamahāmaccappamukhehi Marammaraṭṭhissarehi, sutvāna te evam samacintesum sammantayimsu ca "na kho panetam amhākam patirūpam, ye mayam pubbakehi dhammikehi dhammarājūhi samanuggahitassa Buddhasāsanassa parihānikāraṇam passamānāyeva ajjhupekkhitvā appossukkā vihareyyāma, yamnūna mayam sāsanopakārupāye sampādetvā visesato ca ādhunikapāvacanapotthakesu dissamāne samsayaṭṭhānīye pamādalekhapāṭhe samsodhetukāmānam mahātherānam ajjhāsayam paripūretvā Buddhasāsanam anuggaṇheyyāmā"ti, atha te sabbepi sāsanānuggahāya katasanniṭṭhānā ahesum.

Anuggahitukāmehipi ca tehi na sakkā āṇāya kātum vinā mahājanacchandasañjātopadesena, mahājanappatinidhibhūtā hi etarahi Marammikā rājāno, upadeso ca santhāgārasamitiyam mahājanappatinidhibhūtānam matisajīvānam chandeneva samuppajjati, tasmā Buddhasāsanānuggahāya santhāgārasamitiyam ekam dhammupadesam paññāpetvā Buddhasāsanasamiti nāma mahāsamiti samuṭṭhāpitā. Tassā kho pana samitiyā sabhāpati hoti *Thado*sirīsudhammopādhidhārī *Sir* U Thwinvhayo mahāseṭṭhi, upasabhāpati pana *Thado*sirīsudhammopādhidhārīyeva U Thein Maungvhayo padhānaḍḍavinicchayamandiramhi mahākkhadassādhipati, sabbakammavidhāyako pana

hitadharo *Thado*mahāsaresīthūpādhiko **U Chan Htun**vhayo upadesikādhipatipadhānanītivedimahāmantī. Bhaṇḍuppādako pana raṭṭhissarānaṁ patinidhibhūto **U Win** nāmadheyyo sāsanatthānikamahāmatto.

Atha te Buddhasāsanasamitikā "yāyeva kho panatthāya samuṭṭhāpitāyam samiti, tadatthamidāni visesato kāhāmā"ti Marammaraṭṭhebhipākaṭaguṇasamudayasamudite tattha tattha padhānanāyakabhūte paropaṇṇāsamahāthere dīghadassino nimantiya evamārocesum "ayam bhante amhākam Buddhasāsanamahāsamiti Buddhasāsanānuggahatthāyeva raṭṭhissarānam dhammupadesena samuṭṭhāpitā, sacedāni bhante pubbe viya dhammasaṅgītim katvā sāsanam paggaṇhitum yujjeyya, mahātherā ca tathā kātumiccheyyum, vissatthāva bhante karontu, mayam tattha kāyañāṇapaccayabalehi niravasesam byāvaṭā bhavissāmā"ti.

Atha kho te mahātherā "dhammasaṅgītiṁ karissāmā"ti katasanniṭṭhānā evaṁ pativedesuṁ "kattabbāyevesā dhammasaṅgīti, nesā na kattabbā, tasmā mayaṁ dāni piṭakapotthakāni pañcamasaṅgītisilālekhāya samānetvā tāniyeva sarīraṁ katvā pāṭisaṁsodhanapubbaṅgamaṁ dhammasaṅgītiṁ kassāma, yāya ādhunikapotthakesu paramparāparivattanavasena sañjātā pamādalekhapāṭhā ca nirākarīyissanti, visodhitañca suparisuddhaṁ pāvacanamūlaṁ labhitvā taṁ muddāpetvā sakalaloke nānāraṭṭhesu nānādesesu byāpanavasena Buddhasāsanassa ciraṭṭhiti ca sādhiyissati, sabbe ca Theravādikā raṭṭhā Marammaraṭṭhasahitā ekato hutvā Buddhasāsanaṁ abhūtapubbapaggahena paggaṇhituṁ labhissanti, sā ca purimikā pañca saṅgītiyo upanidhāya chaṭṭhasaṅgīti nāma bhavissati, tañca sabbaṁ bhavissati bahujanahitāya bahujanasukhāya atthāya hitāya sukhāya devamanussānaṁ, bahūni panettha āvassakakiccāni paṭikacceva samādapetabbāni tumhākamāyattāni, tasmā saṅgītikālavavatthānādikiccaṁ tumhākaṁyeva bhāro hotū"ti.

Atha te Buddhasāsanasamitikā sāsanapālakānam mahātherānam chandañca ruciñca samādāya ovādañca sirasā sampaṭicchitvā therānam ceva attano ca kattabbakiccānam pariniṭṭhānasamayam sallakkhetvā "ayam chaṭṭhasaṅgīti Sammāsambuddhaparinibbānato catussatādhikānam dvinnam vassasahassānamupari

aṭṭhanavutime vasse vesākhapuṇṇamito paṭṭhāya ārabhitabbā, dve ca vassāni kattabbā, pañcannaṁ ca sāsanavassasahassānamupaḍḍhavasse vesākhapunnamiyaṁyeva parinitthāpetabbā"ti saṅgītikālaṁ vavatthapesuṁ.

Tato paṭṭhāya ca te punappunam sannipatitvā sammantayitvā saṅgītiyā pubbakiccesu nirantaram byāvaṭā honti, "mahantam kho Jinasāsanam mahatiyāyevetam pūjāya pūjanīyan"ti mantvā tehi kārāpitāni mahantamahantāni sāsanamandirāni, tattha saṅgītim kurumānassa bhikkhusamghassa sukhasannisajjattham sannipātaṭṭhānabhūtam mahantam saṅgītimandiram Yangon nāma rājadhāniyam Sirīmaṅgalatthale Kaba Aye (Lokasāma) nāmakassa cetiyassa āsanne selapabbataguhāvesena kārāpitam tibhūmakam pāyaso silā-iṭṭhakāyomayam, evam mahantampetam ekasamvacchareneva pariniṭṭhāpitam iddhiyā maññe nimmitam, tañca bahi ṭhatvā apekkhattam sayamjātaselapabbato viya dissati, anto pavisitvā olokayatam pana olokitolokitaṭṭhānato dassanīyam pāsādikam ramaṇīyam atittikarameva hutvā devavimānamiva khāyati. Tassa panāvidūre aḍḍhateyyānam saṅgītikārabhikkhusahassānam nivāsappahonakā cattāro iṭṭhakamayā mahāpāsādā ceva iṭṭhakamayāyeva bhojanamahāsālā ca mahāsīmāpāsādādayo ca muddaṇayantasālā ca tatheva kārāpitā.

Mahātherāpi ca "saṅgītikiccam nāma therādheyyam, therānam ovādeneva kattabbam, na vinā tena, tasmā bhikkhusamghassa ceva upāsakānañca sabbampi sangītipatibaddhamovādam dātum bhavitabbamettha ovādadāyakasamghasabhāyapī"ti Marammaratthadhajūpame aggamahāpanditopādhidhārino ca ratthovādācariyasammate ca ratthavinayadharasammate ca aññe cābhipākatagarubhāvanīyādigunaganasamanginoti parosatam nāyakamahāthere uccinitvā "chatthasangītiovādācariyasamghanāyakasabham" nāmekam padhānamahāsamghasabham patitthāpesum, te ca nāyakamahātherā Sambuddhavacanaratanākarapārage vividhasatthantaragahanāsangacārine therānuthere pañcavīsatimatte samuccinitvā "chatthasangītidhurandharasabhā"ti ca sammannitvā tassā sabhāya bhāram niyyātesum sabbāni sangītipatibaddhakiccāni samvidahitum. Te ca sangītidhurandharasabhikā therā sakalamarammaratthe Nyaung Yan Sayadawti abhipākatam "Aggamahāpandito" pādhinā ceva "Abhidhajamahāratthagurū" pādhinā cāti

dvīhi Marammaraṭṭhissarasamappitopādhīhi virājitam jātiyā āsītivassikam upasampadāya saṭṭhivassam "Bhadantarevatam" nāma mahātheravaram sabhāpatim katvā Tepiṭake Buddhavacane ceva nānāsatthesu ca kovide dhammācariyakavipadappatte bhikkhū uccinitvā aṭṭhadasādivaggavasena parosatam pāṭivisodhakavagge ceva sambahule ca paṭivisodhakavagge bandhāpetvā visodhanappaṭivisodhanehi Buddhavacanam suparisuddhattam paṭipāpetvā dhammasaṅgītimakamsu yathā tam porāṇakasaṅgītikārā.

Evam sangītimāropitassa Tepiṭakassa Buddhavacanassa atthasamvaṇṇanābhūtā Aṭṭhakathāyo ca samvijjanti manoramāya tantinayānucchavikāya bhāsāya Ācariyabuddhaghosādīhi theravarehi katā.

Tāsampi Aṭṭhakathānaṁ sadesīyamūlehi ceva videsīyamūlehi ca saṁsanditvā Tepiṭakassa viya Buddhavacanassa visodhanapaṭivisodhanavasena mahātherā pāvacanadassino saṁvaṇṇanākovidā pāṭhasodhanamakaṁsu.

Iccevamaṭṭhakathāyo ca pamādakhalitādhika paribhaṭṭhapāṭhānam nirākaraṇavasena visodhitā ceva paṭivisodhitā ca hutvā Buddhasāsanamuddanayantālaye samappitā sutthu muddāpanāya.

Muddāpaṇakāle ca Piṭakattayamuddāpaṇe viya mahātheravarā mūlasodheyyapattapāṭhakehi gahaṭṭhapaṇḍitehi ceva dhammācariyabhikkhupaṇḍitehi ca anekavāraṁ parisodhitaṁ osānasodheyyapattaṁ paṭivisodhitamūlapotthakena ceva aññehi sadesa desantarika Aṭṭhakathāpotthakehi ca vividhabyākaraṇādisatthehi ca punappunaṁ saṁsandetvā suvisada paribyattakaṇḍavāra vākyaccheda saṅketatañca sampāpetvā mahatā parissamena osānasodhanamakaṁsu.

Evametāsampi ca suvisodhitānam Aṭṭhakathānam saṅgītibhāranitthārakā mahātherā nikhilamarammaraṭṭhe Maso Yein Sayadawti abhipākaṭam "Aggamahāpaṇḍito" pādhinā ceva "Abhidhajamahāraṭṭhagurū" pādhinā cāti dvīhi Marammaraṭṭhissarasamappitopādhīhi virājitam jātiyā chasattativassikam upasampadāya chappaññāsavassam "Bhadantasūriyābhivamsam" nāma mahātheravaram sabhāpatim katvā chaṭṭhasaṅgītikārakapariyāpannehi therānutherehi saṅgamma paṭhanatthāya samārabhimsu yathā taṁ chaṭṭhasaṅgītidhammasaṅgāyanākāle.

Evametāsam Aṭṭhakathānam samsodhana-muddāpaṇa-sampaṭhanesu karīyamānesu raṭṭhissaragaṇe aggamahāmacco **U Nu** nāmadheyyo mahāsayo ceva Buddhasāsanasamitiyam sampati bhaṇḍuppādako raṭṭhissarānam patinidhibhūto **U Basaw** nāmadheyyo sāsanaṭṭhānikamahāmatto cāti-imepi tamkiccasampādanāya pālisaṅgītikāle viya mahussāhena byāvatā honti.

Iccevametāpi Aṭṭhakathāyo theravādīnekāyikavibudhappamukhānam satthāgamaratanālayasāragāhīnam veyyākaraṇakesarīnam accantanimmalañāṇavārinā paridhovitā saṅgamma ca paṭhitā, tā vibudhappavarekagocarā vimuttirasassādadāyiniyo Piṭakattayassattham paribyattam pakāsentiyo ciram vilasantiyo lokatthasiddhim sādhayantūti.

#### Tenetam vuccati—

- Mūlakam pariyattīva, sāsanassa Mahesino.
   Pariyattippamānā hi, ciram saddhammasanthiti.
- Tasmā tam rakkhitum therā, dhammasangāhakā purā.
   Rājāno upanissāya, akamsu dhammasangahe.
- 3. **Paṭhamaṁ** dhammasaṅgītiṁ, **Ajātasattu**rājino. Anuggahena katvāna, pālayuṁ Jinasāsanaṁ.
- Dutiyam tu tathā katvā, Kālāsokassa rājino.
   Kāle tamupanissāya, pālayum Jinasāsanam.
- Tatiyampica katvāna, Dhammāsokassa rājino.
   Anuggahena Buddhassa, sāsanam abhipālayum.
- Catutthim pana Lankāyam, Vaṭṭagāmanirājino.
   Kālamhi potthakāruļham, katvāna pālayum tathā.
- 7. Imasmim Marammaraṭṭhepi, **Mindon**nāma narādhipam. Rajjam samanusāsantam, ratanattayamāmakam.
- Sannissāya mahātherā, thirasīlā guṇākarā.
   Pañcamiṁ dhammasaṅgītiṁ, karontā sāsanaṭṭhitiṁ.

viii Nidānakathā

- Patthayantā likhāpetvā, silāpaṭṭesu peṭakaṁ.
   Vāyāmena mahantena, pālayuṁ Jinasāsanaṁ.
- 10. Ittham purā mahātherā, rājāno cāpi dhammikā. Sāsanam paripālesum, jīvitam viya attano.
- Tathāpi khalitādāni, dissanti Piṭakattaye.
   Paramparāya lekhāya, sañjātā muddaņena ca.
- 12. Disvāna te mahātherā, vācentāva Tipeṭakaṁ. Vuccamānanayenevaṁ, cintesuṁ mantayiṁsu ca.
- 13. "Katvāna sādhukam gantha-suddhikam sāsanāyukam. Yamnūna dhammasangītim, kareyyāma mayam" iti.
- 14. Etamattham sunitvāna, **U Nu** nāma mahāsayo. Marammavisaye **agga-mahāmacca**dhurandharo.
- "Sāsanāyattakiccāni, sampādentā visesato.
   Saṅgītiyañca therānam, sampūrentā manoratham.
- Yathā rakkhimsu porāṇā, surājāno tathā mayam.
   Samrakkheyyāma Sambuddha-sāsanam" iti cintiya.
- 17. Mahāmaccehi aññehi, saṅgamehi ca mantiya. Suppatiṭṭhāpayitvāna, **Buddhasāsana**saṅgamaṁ.
- Mahātherānamādāya, chandam idha nivāsinam.
   Aññesu Sīhaļādīsu, videsesu ca vāsinam.
- 19. Kāretvā dhammasaṅgītim, sodhetvā Satthusāsanam. Saddhammānuggahatthāya, karam daļhaparakkamam.
- 20. **Sirīmaṅgala**vikhyāte, thalasmiṁ pavare subhe. Cetiyassāvidūramhi, **Kaba Aye** itisaññino.
- Guhāvesena kāretvā, mahāsangītimandiram.
   Āvāsādiñca bhikkhūnam, kāresi muddanālayam.
- 22. Ganthasamsodhanam dhamma-sangītiyā tu paṇḍitā. Mahātheravarākamsu, satimantā punappunam.

Nidānakathā ix

- 23. Muddāpente ca passitvā, mahātherehi pañcahi. Sodheyyapattamosānam, nimmalattam supāpitam.
- 24. Katvā suvisadam Buddha-bhāsitam Piṭakattayam. Yathā muddāpitam āsi, sāsanattham Mahesino.
- 25. Tathā Aṭṭhakathāyo ca, saṁsodhetvā punappunaṁ. Suṭṭhu muddāpitā honti, sabbalokatthasiddhiyāti.

## $Sag\overline{a}th\overline{a}vaggasa\dot{m}yutta\underline{t}\underline{t}hakath\overline{a}$

|     | Mātikā                      |     | Piţţ | haṅka |
|-----|-----------------------------|-----|------|-------|
|     | Ganthārambhakathā           |     |      | 1     |
|     | 1. Devatāsamyutta           |     |      |       |
|     | 1. Naļavagga                |     |      |       |
| 1.  | Oghataraṇasuttavaṇṇanā      | ••• | •••  | 3     |
| 2.  | Nimokkhasuttavaṇṇanā        | ••• | •••  | 19    |
| 3.  | Upanīyasuttavaṇṇanā         |     | •••  | 20    |
| 4.  | Accentisuttavaṇṇanā         |     | •••  | 22    |
| 5.  | Katichindasuttavaṇṇanā      | ••• |      | 23    |
| 6.  | Jāgarasuttavaṇṇanā          | ••• |      | 23    |
| 7.  | Appațividitasuttavannanā    | ••• |      | 24    |
| 8.  | Susammuṭṭhasuttavaṇṇanā     | ••• |      | 25    |
| 9.  | Mānakāmasuttavaṇṇanā        | ••• |      | 25    |
| 10. | Araññasuttavaṇṇanā          |     |      | 26    |
|     | 2. Nandanavagga             |     |      |       |
| 1.  | Nandanasuttavaṇṇanā         | ••• |      | 28    |
| 2.  | Nandatisuttavaṇṇanā         |     |      | 30    |
| 3.  | Natthiputtasamasuttavaṇṇanā |     |      | 31    |
| 4.  | Khattiyasuttavaṇṇanā        |     |      | 32    |
| 5.  | Saṇamānasuttavaṇṇanā        |     | •••  | 33    |
| 6.  | Niddātandīsuttavaṇṇanā      |     | •••  | 34    |
|     |                             |     |      |       |

|     | Mātikā                           |     | Piţ | haṅka |
|-----|----------------------------------|-----|-----|-------|
| 7.  | Dukkarasuttavaṇṇan <del>ā</del>  |     |     | 35    |
| 8.  | Hirīsuttavaṇṇanā                 |     |     | 36    |
| 9.  | Kuṭikāsuttavaṇṇanā               |     |     | 36    |
| 10. | Samiddhisuttavannanā             |     |     | 37    |
|     | 3. Sattivagga                    |     |     |       |
| 1.  | Sattisuttavaṇṇanā                | ••• |     | 46    |
| 2.  | Phusatisuttavaṇṇanā              |     |     | 47    |
| 3.  | Jaṭāsuttavaṇṇanā                 |     |     | 48    |
| 4.  | Manonivāraņasuttavaņņanā         |     |     | 49    |
| 5.  | Arahantasuttavaṇṇanā             | ••• | ••• | 50    |
| 6.  | Pajjotasuttavaṇṇanā              |     |     | 50    |
| 7.  | Sarasuttavaṇṇanā                 |     | ••• | 51    |
| 8.  | Mahaddhanasuttavaṇṇanā           |     |     | 51    |
| 9.  | Catucakkasuttavaṇṇanā            |     |     | 51    |
| 10. | Eṇijaṅghasuttavaṇṇanā            | ••• | ••• | 52    |
|     | 4. Satullapakāyikavagg           | ga  |     |       |
| 1.  | Sabbhisuttavaṇṇan <del>a</del>   | ••• |     | 52    |
| 2.  | Maccharisuttavaṇṇanā             | ••• | ••• | 56    |
| 3.  | Sādhusuttavaṇṇanā                | ••• | ••• | 58    |
| 4.  | Nasantisuttavaṇṇanā              | ••• | ••• | 60    |
| 5.  | Ujjhānasaññisuttavaṇṇanā         | ••• | ••• | 61    |
| 6.  | Saddhāsuttavaṇṇanā               |     | ••• | 64    |
| 7.  | Samayasuttavaṇṇanā               | ••• | ••• | 64    |
| 8.  | Sakalikasuttavaṇṇanā             |     |     | 73    |
| 9.  | Paṭhamapajjunnadhītusuttavaṇṇanā |     |     | 76    |
| 10. | Dutiyapajjunnadhītusuttavaṇṇanā  | ••• | ••• | 77    |

|      | Mātikā                       |     | Piţ | thaṅka |
|------|------------------------------|-----|-----|--------|
|      | 5. Ādittavagga               |     |     |        |
| 1.   | Ādittasuttavaṇṇanā           |     | ••• | 77     |
| 2.   | Kimdadasuttavaṇṇanā          |     |     | 78     |
| 3.   | Annasuttavaṇṇanā             |     |     | 79     |
| 4.   | Ekamūlasuttavaņņanā          | ••• | ••• | 79     |
| 5.   | Anomasuttavaṇṇanā            | ••• | ••• | 80     |
| 6.   | Accharāsuttavaņņanā          |     |     | 80     |
| 7.   | Vanaropasuttavaṇṇanā         | ••• | ••• | 83     |
| 8.   | Jetavanasuttavannanā         | ••• | ••• | 84     |
| 9.   | Maccharisuttavaṇṇanā         | ••• | ••• | 84     |
| 10.  | Ghaṭīkārasuttavaṇṇanā        |     |     | 86     |
|      | 6. Jarāvagga                 |     |     |        |
| 1.   | Jarāsuttavaṇṇanā             |     | ••• | 86     |
| 2.   | Ajarasāsuttavaņņanā          | ••• |     | 87     |
| 3.   | Mittasuttavannanā            | ••• |     | 87     |
| 4.   | Vatthusuttavannanā           |     |     | 88     |
| 5-7. | Paṭhamajanasuttādivaṇṇanā    | ••• |     | 88     |
|      | Uppathasuttavannanā          |     |     | 88     |
| 9.   | Dutiyasuttavaṇṇanā           |     |     | 88     |
| 10.  | Kavisuttavannanā             |     |     | 88     |
|      | 7. Addhavagga                |     |     |        |
| 1.   | Nāmasuttavaṇṇanā             |     |     | 89     |
| 2-3. | Cittasuttādivaṇṇanā          |     |     | 89     |
|      | Samyojanasuttādivanņanā      |     |     | 89     |
|      | Attahatasuttavaṇṇanā         |     |     | 89     |
|      | Uḍḍitasuttādivaṇṇanā         |     |     | 90     |
|      | Lokasuttavannan <del>a</del> |     |     | 90     |

|     | Mātikā                          |     | Piṭṭh | aṅka |
|-----|---------------------------------|-----|-------|------|
|     | 8. Chetvāvagga                  |     |       |      |
| 1.  | Chetvāsuttavaṇṇanā              |     |       | 90   |
| 2.  | Rathasuttavaṇṇanā               |     |       | 91   |
| 3.  | Vittasuttavannanā.              |     |       | 91   |
| 4.  | Vuṭṭhisuttavaṇṇanā              | ••• | •••   | 92   |
| 5.  | Bhītāsuttavaṇṇanā               |     |       | 92   |
| 6.  | Najīratisuttavaņņanā            |     |       | 93   |
| 7.  | Issariyasuttavaṇṇanā            |     |       | 94   |
| 8.  | Kāmasuttavaṇṇanā                |     |       | 94   |
| 9.  | Pātheyyasuttavaṇṇanā            |     |       | 94   |
| 10. | Pajjotasuttavaṇṇan <del>a</del> |     |       | 94   |
| 11. | Araṇasuttavaṇṇanā               | ••• | •••   | 95   |
|     | 2. Devaputtasamyutta            |     |       |      |
|     | 1. Paṭhamavagga                 |     |       |      |
| 1.  | Paṭhamakassapasuttavaṇṇanā      |     |       | 96   |
| 2.  | Dutiyakassapasuttavannanā       |     |       | 97   |
|     | Māghasuttādivaṇṇanā             |     |       | 97   |
| 5.  | Dāmalisuttavaṇṇanā              |     |       | 97   |
| 6.  | Kāmadasuttavaṇṇanā              |     |       | 98   |
| 7.  | Pañcālacaṇḍasuttavaṇṇanā        | ••• | •••   | 99   |
| 8.  | Tāyanasuttavaṇṇanā              | ••• |       | 99   |
| 9.  | Candimasuttavaṇṇanā             | ••• |       | 100  |
| 10. | Sūriyasuttavaṇṇanā              | ••• |       | 100  |
|     | 2. Anāthapiņḍikavagga           |     |       |      |
| 1.  | Candimasasuttavaṇṇanā           | ••• |       | 101  |
| 2.  | Veņdusuttavaņņanā               |     |       | 102  |
| 3.  | Dīghalaṭṭhisuttavaṇṇanā         | ••• | •••   | 102  |
| 4.  | Nandanasuttavaṇṇanā             |     |       | 102  |

|       | Mātikā                         |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-------|--------------------------------|-----|-----|--------|
| 5-6.  | Candanasuttādivaņņanā          | ••• |     | 102    |
| 7.    | Subrahmasuttavannanā           |     |     | 103    |
| 8-10. | Kakudhasuttādivannanā          |     |     | 104    |
|       | 3. Nānātitthiyavagga           |     |     |        |
| 1-2.  | Sivasuttādivaņņanā             |     | ••• | 105    |
| 3-4.  | Serīsuttādivaņņanā             |     |     | 105    |
| 5.    | Jantusuttavannan <del>a</del>  |     |     | 106    |
| 6.    | Rohitassasuttavaṇṇanā          |     |     | 108    |
| 9.    | Susimasuttavaṇṇanā             |     | ••• | 109    |
| 10.   | Nānātitthiyasāvakasuttavaṇṇanā |     |     | 116    |
|       | 3. Kosalasamyutta              |     |     |        |
|       | 1. Paṭhamavagga                |     |     |        |
| 1.    | Daharasuttavannan <del>a</del> | ••• | ••• | 119    |
|       | Purisasuttavannanā             |     |     | 126    |
| 3.    | Jarāmaraṇasuttavaṇṇanā         |     | ••• | 126    |
| 4.    | Piyasuttavaṇṇanā               | ••• | ••• | 128    |
| 5.    | Attarakkhitasuttavannanā       | ••• | ••• | 128    |
| 6.    | Appakasuttavaṇṇanā             |     | ••• | 128    |
| 7.    | Aḍḍakaraṇasuttavaṇṇanā         |     |     | 128    |
| 8.    | Mallikāsuttavaņņanā            |     |     | 129    |
| 9.    | Yaññasuttavaṇṇanā              |     |     | 130    |
| 10.   | Bandhanasuttavaṇṇanā           |     | ••• | 134    |
|       | 2. Dutiyavagga                 |     |     |        |
| 1.    | Sattajaţilasuttavannanā        |     |     | 136    |
| 2.    | Pañcarājasuttavaṇṇanā          |     |     | 138    |
| 3.    | Doṇapākasuttavaṇṇanā           |     |     | 140    |
| 4.    | Paṭhamasaṅgāmasuttavaṇṇanā     |     |     | 141    |

|     | Mātikā                       |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-----|------------------------------|-----|-----|--------|
| 5.  | Dutiyasangāmasuttavannanā    |     |     | 142    |
| 6.  | Mallikāsuttavaņņanā          | ••• |     | 142    |
| 7.  | Appamādasuttavaņņanā         |     |     | 142    |
| 8.  | Kalyāṇamittasuttavaṇṇanā     |     |     | 143    |
| 9.  | Paṭhama-aputtakasuttavaṇṇanā |     |     | 146    |
| 10. | Dutiya-aputtakasuttavaṇṇanā  | ••• | ••• | 147    |
|     | 3. Tatiyavagga               |     |     |        |
| 1.  | Puggalasuttavaṇṇanā          | ••• |     | 149    |
| 2.  | Ayyikāsuttavaṇṇanā           |     |     | 150    |
| 4.  | Issattasuttavaṇṇanā          |     |     | 150    |
| 5.  | Pabbatūpamasuttavaņņanā      |     |     | 153    |
|     | 4. Mārasamyutta              |     |     |        |
|     | 1. Paṭhamavagga              |     |     |        |
| 1.  | Tapokammasuttavaṇṇanā        |     |     | 155    |
| 2.  | Hatthirājavaņņasuttavaņņanā  |     |     | 156    |
| 3.  | Subhasuttavaṇṇanā            |     |     | 157    |
| 4.  | Paṭhamamārapāsasuttavaṇṇanā  |     |     | 157    |
| 5.  | Dutiyamārapāsasuttavaņņanā   |     |     | 157    |
| 6.  | Sappasuttavaṇṇanā            |     |     | 158    |
| 7.  | Supatisuttavaṇṇanā           | ••• | ••• | 160    |
| 8.  | Nandatisuttavaṇṇanā          | ••• | ••• | 160    |
| 9.  | Paṭhama-āyusuttavaṇṇanā      | ••• | ••• | 161    |
| 10. | Dutiya-āyusuttavaṇṇanā       |     |     | 161    |
|     | 2. Dutiyavagga               |     |     |        |
| 1.  | Pāsāṇasuttavaṇṇanā           |     |     | 161    |
| 2.  | Kinnusīhasuttavaņņanā        |     |     | 161    |
| 3.  | Sakalikasuttavaṇṇanā         |     |     | 162    |

|     | Mātikā                         |     | Piţ | thaṅka |
|-----|--------------------------------|-----|-----|--------|
|     |                                |     |     |        |
| 4.  | Patirūpasuttavaņņanā           |     | ••• | 162    |
| 5.  | Mānasasuttavaṇṇanā             |     | ••• | 163    |
| 6.  | Pattasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 163    |
| 7.  | Chaphassāyatanasuttavaṇṇanā    |     | ••• | 163    |
| 8.  | Piṇḍasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 164    |
| 9.  | Kassakasuttavaṇṇanā            |     | ••• | 165    |
| 10. | Rajjasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 166    |
|     | 3. Tatiyavagga                 |     |     |        |
| 1.  | Sambahulasuttavaṇṇanā          | ••• |     | 166    |
| 2.  | Samiddhisuttavaṇṇanā           |     | ••• | 167    |
| 3.  | Godhikasuttavaṇṇanā            |     |     | 168    |
| 4.  | Sattavassānubandhasuttavaņņanā |     |     | 170    |
| 5.  | Māradhītusuttavaṇṇanā          | ••• | ••• | 171    |
|     | 5. Bhikkhunīsamyutta           |     |     |        |
| 1.  | Āļavikāsuttavaņņanā            |     |     | 174    |
| 2.  | Somāsuttavaņņanā               |     | ••• | 174    |
| 3.  | Kisāgotamīsuttavaņņanā         |     | ••• | 174    |
| 4.  | Vijayāsuttavaṇṇanā             |     |     | 176    |
| 5.  | Uppalavaṇṇāsuttavaṇṇanā        |     |     | 176    |
| 6.  | Cālāsuttavaṇṇanā               | ••• |     | 176    |
| 7.  | Upacālāsuttavaņņanā            | ••• |     | 177    |
| 8.  | Sīsupacālāsuttavaņņanā         | ••• |     | 177    |
| 9.  | Selāsuttavaņņanā               |     |     | 177    |
| 10. | Vajirāsuttavaņņanā             |     |     | 178    |

|     | Mātikā                      |     | Piţ | thaṅka |
|-----|-----------------------------|-----|-----|--------|
|     | 6. Brahmasamyutta           |     |     |        |
|     | 1. Paṭhamavagga             |     |     |        |
| 1.  | Brahmāyācanasuttavaṇṇanā    | ••• |     | 179    |
| 2.  | Gāravasuttavaṇṇanā          | ••• | ••• | 186    |
| 3.  | Brahmadevasuttavannanā      | ••• | ••• | 187    |
| 4.  | Bakabrahmasuttavaṇṇanā      | ••• | ••• | 190    |
| 5.  | Aññatarabrahmasuttavaṇṇanā  | ••• | ••• | 194    |
| 6.  | Brahmalokasuttavaṇṇanā      | ••• | ••• | 196    |
| 7.  | Kokālikasuttavaņņanā        | ••• | ••• | 196    |
| 8.  | Katamodakatissasuttavannanā | ••• | ••• | 197    |
| 9.  | Turūbrahmasuttavaņņanā      |     |     | 197    |
| 10. | Kokālikasuttavaņņanā        | ••• | ••• | 198    |
|     | 2. Dutiyavagga              |     |     |        |
| 1.  | Sanańkumārasuttavaņņanā     |     | ••• | 201    |
|     | Devadattasuttavannanā       |     | ••• | 201    |
| 3.  | Andhakavindasuttavannanā    |     |     | 202    |
| 4.  | Aruņavatīsuttavaņņanā       |     |     | 203    |
| 5.  | Parinibbānasuttavaṇṇanā     | ••• |     | 204    |
|     | 7. Brāhmaṇasaṁyutta         |     |     |        |
|     | 1. Arahantavagga            |     |     |        |
| 1.  | Dhanañjānīsuttavaṇṇanā      |     |     | 207    |
| 2.  | Akkosasuttavannanā          |     |     | 209    |
| 3.  | Asurindakasuttavannanā      |     |     | 210    |
| 4.  | Bilangikasuttavannanā       |     |     | 211    |
| 5.  | Ahimsakasuttavannanā        |     |     | 211    |
| 6.  | Jaţāsuttavaṇṇanā            | ••• |     | 211    |

|     | Mātikā                            |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-----|-----------------------------------|-----|-----|--------|
| 7.  | Suddhikasuttavannanā              |     |     | 211    |
| 8.  | Aggikasuttavannanā                |     |     | 212    |
| 9.  | Sundarikasuttavannanā             |     |     | 213    |
| 10. | Bahudhītarasuttavaṇṇanā           |     |     | 218    |
|     | 2. Upāsakavagga                   |     |     |        |
| 1.  | Kasibhāradvājasuttavaņņanā        |     | ••• | 222    |
| 2.  | Udayasuttavaṇṇan <del>a</del>     |     |     | 235    |
| 3.  | Devahitasuttavannanā              |     |     | 237    |
| 4.  | Mahāsālasuttavaṇṇanā              |     |     | 238    |
| 5.  | Mānatthaddhasuttavaṇṇanā          | ••• |     | 242    |
| 6.  | Paccanīkasuttavaņņanā             |     |     | 242    |
| 7.  | Navakammikasuttavaṇṇanā           |     |     | 243    |
| 8.  | Kaṭṭhahārasuttavaṇṇanā            |     |     | 243    |
| 9.  | Mātuposakasuttavaņņanā            |     |     | 244    |
| 10. | Bhikkhakasuttavaṇṇanā             |     |     | 244    |
| 11. | Saṅgāravasuttavaṇṇanā             |     |     | 244    |
| 12. | Khomadussasuttavaṇṇanā            |     | ••• | 245    |
|     | 8. Vangīsasamyutta                |     |     |        |
| 1.  | Nikkhantasuttavaṇṇan <del>a</del> | ••• | ••• | 246    |
| 2.  | Aratīsuttavanņan <del>ā</del>     | ••• |     | 247    |
| 3.  | Pesalasuttavannanā                |     |     | 248    |
| 4.  | Ānandasuttavaṇṇanā                |     |     | 248    |
| 5.  |                                   |     |     | 249    |
| 6.  | Sāriputtasuttavanņanā             |     |     | 252    |
| 7.  | Pavāraņāsuttavaņņanā              | ••• |     | 253    |
| 8.  | Parosahassasuttavaṇṇanā           | ••• |     | 255    |
| 9.  | Koṇḍaññasuttavaṇṇanā              |     | ••• | 256    |

|     | Mātikā                                  |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-----|-----------------------------------------|-----|-----|--------|
| 10. | Moggallānasuttavaņņanā                  |     |     | 260    |
| 11. | Gaggarāsuttavaņņanā                     |     |     | 260    |
| 12. | Vangīsasuttavannanā                     |     | ••• | 260    |
|     | 9. Vanasamyutta                         |     |     |        |
| 1.  | Vivekasuttavaṇṇanā                      | ••• | ••• | 263    |
| 2.  | Upaṭṭhānasuttavaṇṇanā                   | ••• | ••• | 263    |
| 3.  | Kassapagottasuttavaṇṇanā                |     | ••• | 264    |
| 4.  | Sambahulasuttavaṇṇanā                   | ••• | ••• | 265    |
| 5.  | Ānandasuttavaṇṇanā                      |     | ••• | 266    |
| 6.  | Anuruddhasuttavaṇṇanā                   | ••• | ••• | 267    |
| 7.  | Nāgadattasuttavaṇṇanā                   |     |     | 268    |
| 8.  | Kulagharaṇīsuttavaṇṇanā                 |     |     | 269    |
| 9.  | Vajjiputtasuttavaṇṇan <del>ā</del>      |     |     | 269    |
| 10. | Sajjhāyasuttavaṇṇanā                    |     |     | 270    |
| 11. | Akusalavitakkasuttavaṇṇanā              |     |     | 271    |
| 12. | Majjhanhikasuttavaṇṇanā                 |     |     | 271    |
| 13. | Pākatindriyasuttavaṇṇanā                |     |     | 271    |
| 14. | Gandhatthenasuttavaṇṇanā                |     |     | 272    |
|     | 10. Yakkhasamyutta                      |     |     |        |
| 1.  | Indakasuttavannan <del>a</del>          |     |     | 274    |
| 2.  | Sakkanāmasuttavanņanā                   |     |     | 276    |
| 3.  | Sūcilomasuttavaņņanā                    |     |     | 276    |
| 4.  | Manibhaddasuttavannan <del>a</del>      |     |     | 279    |
| 5.  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |     |     | 279    |
| 6.  |                                         |     |     | 282    |
| 7.  | Punabbasusuttavannan <del>a</del>       | ••• | ••• | 283    |

|        | Mātikā                           |     | Piţ | ṭhaṅka |
|--------|----------------------------------|-----|-----|--------|
| 8.     | Sudattasuttavaṇṇanā              |     |     | 285    |
| 9.     | Paṭhamasukkāsuttavaṇṇanā         | ••• |     | 289    |
| 10-11. | Dutiyasukkāsuttādivaņņanā        | ••• | ••• | 289    |
| 12.    | Āļavakasuttavaņņanā              | ••• |     | 289    |
|        | 11. Sakkasamyutta                |     |     |        |
|        | 1. Paṭhamavagga                  |     |     |        |
| 1.     | Suvīrasuttavaņņanā               |     | ••• | 309    |
| 2.     | Susīmasuttavaņņanā               |     |     | 311    |
| 3.     | Dhajaggasuttavaṇṇanā             |     |     | 311    |
| 4.     | Vepacittisuttavaṇṇanā            |     |     | 313    |
| 5.     | Subhāsitajayasuttavaṇṇanā        |     |     | 314    |
| 6.     | Kulāvakasuttavaṇṇanā             |     |     | 314    |
| 7.     | Nadubbhiyasuttavaṇṇanā           |     |     | 315    |
| 8.     | Verocana-asurindasuttavaṇṇanā    |     |     | 315    |
| 9.     | Araññāyatana-isisuttavaṇṇanā     | ••• |     | 316    |
| 10.    | Samuddakasuttavaṇṇanā            | ••• | ••• | 316    |
|        | 2. Dutiyavagga                   |     |     |        |
| 1.     | Vatapadasuttavaṇṇan <del>a</del> | ••• |     | 317    |
| 2.     | Sakkanāmasuttavaņņanā            | ••• | ••• | 318    |
| 3.     | Mahālisuttavaṇṇanā               |     |     | 318    |
| 4.     | Daliddasuttavaṇṇanā              |     |     | 319    |
| 5.     | Rāmaņeyyakasuttavaņņanā          |     |     | 320    |
| 6.     | Yajamānasuttavaņņanā             |     |     | 321    |
| 7.     | Buddhavandanāsuttavaņņanā        |     |     | 321    |
| 8.     | Gahaṭṭhavandanāsuttavaṇṇanā      |     |     | 322    |
| 9.     | Satthāravandanāsuttavaņņanā      |     |     | 322    |
| 10.    | Samghavandanāsuttavannanā        | ••• |     | 322    |

### $Sag\overline{a}th\overline{a}vaggasa\dot{m}yutta\underline{t}\underline{t}hakath\overline{a}$

| X7 X7 | 1 | 1 |
|-------|---|---|
| ХΧ    | 1 |   |
|       |   |   |

|    | Mātikā                  | Piṭ  | ṭhaṅka |
|----|-------------------------|------|--------|
|    | 3. Tatiyavagga          |      |        |
| 1. | Chetvāsuttavaņņanā      | <br> | 323    |
| 2. | Dubbaṇṇiyasuttavaṇṇanā  | <br> | 323    |
| 3. | Sambarimāyāsuttavaņņanā | <br> | 324    |
| 4. | Accayasuttavaṇṇanā      | <br> | 324    |
| 5. | Akkodhasuttavannanā     | <br> | 325    |

 $Sag\overline{a}th\overline{a}vaggasa\dot{m}yutta\underline{t}\underline{t}hakath\overline{a}ya\ m\overline{a}tik\overline{a}\ ni\underline{t}\underline{t}hit\overline{a}.$ 

# Sagāthāvagga

# Samyuttaṭṭhakathā

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

#### Ganthārambhakathā

Karuṇāsītalahadayam, paññāpajjotavihatamohatamam, Sanarāmaralokagarum, vande **Sugatam** gativimuttam.

Buddhopi Buddhabhāvam, bhāvetvā c'eva sacchikatvā ca, Yam upagato gatamalam, vande tamanuttaram **dhammam**.

Sugatassa orasānam, puttānam mārasenamathanānam, Atthannampi samūham, sirasā vande ariyasamgham.

Iti me pasannamatino, ratanattayavandanāmayam puññam, Yam suvihatantarāyo, hutvā tass'ānubhāvena.

Samyuttavaggapaṭima-ṇḍhitassa Samyutta-āgamavarassa, Buddhānubuddhasamva-ṇṇitassa ñāṇappabhedajananassa, Atthappakāsanattham, Aṭṭhakathā ādito vasisatehi<sup>1</sup>, Pañcahi yā saṅgītā, anusaṅgītā ca pacchāpi.

Sīhaļadīpam pana ā-bhatātha vasinā Mahāmahindena, Thapitā Sīhalabhāsāya, dīpavāsīnamatthāya, Apanetvāna tato'ham, Sīhaļabhāsam manoramam bhāsam. Tantinayānucchavikam, āropento vigatadosam.

Samayam avilomento, therānam theravamsadīpānam¹. Sunipuṇavinicchayānam, Mahāvihāre nivāsīnam².

Hitvā punappunāgata-mattham attham pakāsayissāmi. Sujanassa ca tuṭṭhattham, ciraṭṭhatatthamca dhammassa.

Sāvatthipabhūtīnam, nagarānam vaṇṇanā katā heṭṭhā. Saṅgītīnam dvinnam, yā me attham vadantena.

Vitthāravasena sudam, vatthūni ca yāni tattha vuttāni. Tesampi na idha bhiyyo, vitthārakatham karissāmi.

Suttānam pana atthā, na vinā vatthūhi ye pakāsanti<sup>3</sup>. Tesam pakāsanattham, vatthūnipi dassayissāmi.

Sīlakathā dhutadhammā, kammaṭṭhānāni c'eva sabbāni. Cariyāvidhānasahito, jhānasamāpattivitthāro.

Sabbā ca abhiññāyo, paññāsaṅkalananicchayo<sup>4</sup> c'eva. Khandhādhātāyatani-ndriyāni ariyāni c'eva cattāri.

Saccāni paccayākā-radesanā suparisuddhanipuṇanayā. Avimuttatantimaggā, vipassanābhāvanā c'eva.

Iti pana sabbam yasmā, **Visuddhimagge** mayā suparisuddham. Vuttam tasmā bhiyyo, na tam idha vicārayissāmi.

"Majjhe **Visuddhimaggo**, esa catunnampi āgamānañhi. Thatvā pakāsayissati, tattha yathābhāsitamattham".

Icceva kato tasmā, tampi gahetvāna saddhimetāya. Aṭṭhakathāya vijānatha, Saṁyuttavinissitaṁ atthanti.

- 1. Theravamsappadīpānam (Syā), theravamsapadipānam (Ka)
- 2. Mahāvihārādhivāsīnam (Sī, Syā)
- 3. Pakāsenti (Syā, Ka)
- 4. Paññāsakalananicchayo (Syā), paññāsaṅgahavinicchayo (Ka)

### 1. Devatāsamyutta

#### 1. Nalavagga

#### 1. Oghataranasuttavannanā

Tattha **Saṁyuttāgamo** nāma Sagāthāvaggo Nidānavaggo Khandhakavaggo Salāyatanavaggo Mahāvaggoti pañcavaggo hoti, suttato—

> Satta suttasahassāni, satta suttasatāni ca. Dvāsaṭṭhi ceva suttāni, eso Saṁyuttasaṅgaho.

Bhāṇavārato bhāṇavārasataṁ hoti. Tassa vaggesu **Sagāthāvaggo** ādi, suttesu **Oghataraṇasuttaṁ.** Tassāpi "evaṁ me sutan"ti-ādikaṁ āyasmatā Ānandena paṭhamamahāsaṅgītikāle vuttaṁ nidānamādi. Sā panesā paṭhamamahāsaṅgīti Sumaṅgalavilāsiniyā Dīghanikāyaṭṭhakathāya ādimhi vītthāritā, tasmā sā tattha vitthāritanayeneva veditabbā.

1. Yam panetam "evam me sutan"ti-ādikam nidānam, tattha **evan**ti nipātapadam. **Me**ti-ādīni nāmapadāni. **Sāvatthiyam vīharatī**ti ettha **vī**ti upasaggapadam, **haratī**ti ākhyātapadanti iminā tāva nayena padavibhāgo veditabbo.

Atthatto pana **evaṁ**saddo tāva upamūpadesasampahaṁ sanagarahaṇavacanasampaṭiggahākāranidassanāvadhāraṇādianekatthappabhedo. Tathā hesa "evaṁ jātena maccena, kattabbaṁ kusalaṁ bahun"ti evamādīsu¹ upamāyaṁ āgato. "Evaṁ te abhikkamitabbaṁ, evaṁ te paṭikkamitabbaṁ'ti-ādīsu² upadese. "Evaṁetaṁ Bhagavā, evaṁetaṁ Sugatā"ti-ādīsu³ sampahaṁsane. "Evaṁevaṁ⁴ panāyaṁ vasalī yasmiṁ vā tasmiṁ vā tassa muṇḍakassa samaṇakassa vaṇṇaṁ bhāsatī"ti-ādīsu⁵ garahaṇe. "Evaṁ bhanteti kho te bhikkhū Bhagavato paccassosun"ti-ādīsu⁶ vacanasampaṭiggahe. "Evaṁ byā kho ahaṁ bhante Bhagavatā dhammaṁ desitaṁ ājānāmī"ti-ādīsu⁶

<sup>1.</sup> Khu 1. 21 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 439 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 1. 193 pitthe.

<sup>4.</sup> Evameva (Ka)

<sup>5.</sup> Sam 1. 162 pitthe.

<sup>6.</sup> Ma 1. 1 pitthe.

<sup>7.</sup> Ma 1. 325 pitthe.

ākāre. "Ehi taṁ māṇavaka, yena samaṇo Ānando tenupasaṅkama, upasaṅkamitvā mama vacanena samaṇaṁ Ānandaṁ appābādhaṁ appātaṅkaṁ lahuṭṭhānaṁ balaṁ phāsuvihāraṁ puccha 'Subho māṇavo Todeyyaputto bhavantaṁ Ānandaṁ appābādhaṁ appātaṅkaṁ lahuṭṭhānaṁ balaṁ phāsuvihāraṁ pucchatī'ti, evañca vadehi 'sādhu kira bhavaṁ Ānando yena Subhassa māṇavassa Todeyyaputtassa nivesanaṁ, tenupasaṅkamatu anukampaṁ upādāyā'ti"ādīsu¹ nidassane. "Taṁ kiṁ maññatha kālāmā, ime dhammā kusalā vā akusalā vāti. Akusalā bhante. Sāvajjā vā anavajjā vāti. Sāvajjā bhante. Viññugarahitā vā viññuppasatthā vāti. Viññugarahitā bhante. Samattā samādinnā ahitāya dukkhāya saṁvattanti vā no vā, kathaṁ vo ettha hotī'ti. Samattā bhante samādinnā ahitāya dukkhāya saṁvattanti, evaṁ no ettha hotī'ti-ādīsu² avadhāraṇe. Svāyamidha ākāranidassanāvadhāraṇesu daṭṭhabbo.

Tattha ākāratthena **evaṁ**saddena etamatthaṁ dīpeti—nānānayanipuṇaṁ anekajjhāsayasamuṭṭhānaṁ atthabyañjanasampannaṁ vividhapāṭihāriyaṁ dhammatthadesanāpaṭivedhagambhīraṁ sabbasattānaṁ sakasakabhasānrrūpato sotapathamāgacchantaṁ tassa Bhagavato vacanaṁ sabbappakārena ko samattho viññātuṁ, sabbathāmena pana sotukāmataṁ janetvāpi evaṁ me sutaṁ, mayāpi ekenākārena sutanti.

Nidassanatthena "nāham sayambhū, na mayā idam sacchikatan"ti attānam parimocento "evam me sutam, mayāpi evam sutan"ti idāni vattabbam sakalasuttam nidasseti.

Avadhāraṇatthena "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam bhikkhūnam bahussutānam yadidam Ānando, gatimantānam, satimantānam, dhitimantānam, upaṭṭhākānam yadidam Ānando"ti³ evam Bhagavatā, "āyasmā Ānando atthakusalo dhammakusalo byañjanakusalo niruttikusalo pubbāparakusalo"ti⁴ evam Dhammasenāpatinā ca pasatthabhāvānrrūpam attano dhāraṇabalam dassento sattānam sotukāmatam janeti "evam me sutam, tañca kho atthato vā byañjanato vā anūnamanadhikam, evameva na aññathā daṭṭhabban"ti.

<sup>1.</sup> Di 1. 188 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 1. 25 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 190 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 2. 177 pitthe.

**Me**saddo tīsu atthesu dissati. Tathā hissa "gāthābhigītaṁ me abhojaneyyan"ti-ādīsu<sup>1</sup> mayāti attho. "Sādhu me bhante Bhagavā saṁkhittena dhammaṁ desetū"ti-ādīsu<sup>2</sup> mayhanti attho. "Dhammadāyādā me bhikkhave bhavathā"ti-ādīsu<sup>3</sup> mamāti attho. Idha pana "mayā sutan"ti ca "mama sutan"ti ca atthadvaye yujjati.

Sutanti ayam sutasaddo sa-upasaggo anupasaggo ca gamanavissutakilinna-upacitā-nuyogasotaviññeyyasotadvārānusāraviññātādianekatthappabhedo. Tathā hissa "senāya pasuto"ti-ādīsu gacchantoti attho. "Sutadhammassa passato"ti-ādīsu<sup>4</sup> vīssutadhammassāti attho. "Avassutā avassutassā"ti-ādīsu<sup>5</sup> kilinnākilinnassāti attho. "Tumhehi puññam pasutam anappakan"ti-ādīsu<sup>6</sup> upacitanti attho. "Ye jhānapasutā dhīrā"ti-ādīsu<sup>7</sup> jhānānuyuttāti attho. "Diṭṭham sutam mutan"ti-ādīsu<sup>8</sup> sotaviññeyyanti attho. "Sutadharo sutasannicayo"ti-ādīsu<sup>9</sup> sotadvārānusāraviñnātadharoti attho. Idha panassa sotadvārānusārena upadhāritanti vā upadhāraṇanti vā attho. Mesaddassa hi mayāti atthe sati "evam mayā sutam, sotadvārānusārena upadhāritan"ti yujjati. Mamāti atthe sati "evam mama sutam, sotadvārānusārena upadhāraṇan"ti yujjati.

Evametesu tīsu padesu **evan**ti sotaviññāṇādiviññāṇakiccanidassanaṁ. **M**eti vuttāviññāṇasamaṅgipuggalanidassanaṁ. **Sutan**ti assavanabhavapaṭikkhepato anūnānadhikāviparītaggahaṇanidassanaṁ. Tathā **evan**ti tassā sotadvāranusārena pavattāya viññāṇavīthiyā nānappakārena ārammaṇe pavattibhāvappakāsanaṁ. **Me**ti attappakāsanaṁ. **Sutan**ti dhammappakāsanaṁ. Ayañhettha saṅkhepo "nānappakārena ārammaṇe pavattāya viññāṇavīthiyā mayā na aññaṁ kataṁ, idaṁ pana kataṁ, ayaṁ dhammo suto"ti.

| 1. Khu 1. 292 pitt |
|--------------------|
|--------------------|

<sup>2.</sup> Sam 2. 285 pitthe.

<sup>3.</sup> Ma 1. 15 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 88 pitthe.

<sup>5.</sup> Vī 2. 276 pitthe.

<sup>6.</sup> Khu 1. 9 pitthe.

<sup>7.</sup> Khu 1. 40 Dhammapade.

<sup>8.</sup> Ma 1. 189 pitthe.

<sup>9.</sup> Ma 1. 277 pitthe.

Tathā evanti niddisitabbappakāsanam. Meti puggalappakāsanam. Sutanti puggalakiccappakāsanam. Idam vuttam hoti—yam suttam niddisissāmi, tam mayā evam sutanti.

Tathā **evan**ti yassa cittasantānassa nānākārappavattiyā nānatthabyañcanagahaṇam hoti, tassa nānākāraniddeso. **Evan**ti hi ayam ākārapaññatti. **Me**ti katthuniddeso. **Sutan**ti visayaniddeso. Ettāvatā nānākārappavattena cittasantānena tamsamangino kattuvisaye gahaṇasanniṭṭhānam¹ katam hoti.

Atha vā **evan**ti puggalakiccaniddeso. **Sutan**ti viññāṇakiccaniddeso. **Me**ti ubhayakiccayuttapuggalaniddeso. Ayaṁ panettha saṅkhepo—mayā savanakiccaviññāṇasamaṅginā puggalena viññāṇavasena laddhasavanakiccavohārena sutanti.

Tattha **evan**ti ca **me**ti ca saccikaṭṭhaparamatthavasena avijjamānapaññatti. kiñhettha taṁ paramatthato atthi, yaṁ evanti vā meti vā niddesaṁ labhetha. **Sutan**ti vijjamānapaññatti. Yañhi taṁ ettha sotena upaladdhaṁ, taṁ paramatthato vijjamānanti. Tathā **evan**ti ca **me**ti ca taṁ taṁ upadāya vattabbato upādāpaññatti. **Sutan**ti diṭṭhādīni upanidhāya vattabbato upanidhāpaññatti.

Ettha ca **evan**tivacanena asammoham dīpeti. Na hi sammūļho nānappakārapaṭivedhasamattho hoti. **Sutan**ti vacanena sutassa asammosam dīpeti. Yassa hi sutam sammuṭṭham² hoti, na so kālantarena mayā sutanti paṭijānāti. Iccassa asammohena paññāsiddhi, asammosena pana satisiddhi. Tattha paññāpubbaṅgamāya satiyā byañjanāvadhāraṇasamatthatā, satipubbaṅgamāya paññāya atthapaṭivedhasamatthatā. Tadubhayasamatthatāyogena atthabyañjanasampannassa dhammakosassa anupālanasamatthato dhammabhaṇḍhāgārikattasiddhi.

Aparo nayo—evanti vacanena yoniso manasikāram dīpeti ayoniso manasikaroto hi nānappakārapaṭivedhābhāvato. Sutanti vacanena avikkhepam dīpeti vikkhittacittassa savanābhāvato. Tathā hi vikkhittacitto puggalo sabbasampattiyā vuccamānopi "na mayā sutam,

puna bhaṇathā"ti bhaṇati. Yoniso manasikārena cettha attasammāpaṇidhim pubbe ca katapuñnatam sādheti sammā appaṇihitattassa pubbe akatapuñnassa vā tadabhāvato. Avikkhepena saddhammassavanam sappurisūpanissayanca sādheti. Na hi vikkhittacitto sotum sakkoti, na ca sappurise anupanissayamānassa savanam atthīti.

Aparo nayo—yasmā "evanti yassa cittasantānassa nānākārappavattiyā nānattabyañjanaggahaṇaṁ hoti, tassanānākāraniddeso"ti vuttaṁ, so ca evaṁ bhaddako ākāro na sammā appaṇihitattano pubbe akatapuññassa vā hoti, tasmā evanti iminā bhaddakena ākārena pacchimacakkadvayasampattimattano dīpeti. Sutanti savanayogena purimacakkadvayasampattiṁ. Na hi appatirūpadese vasato sappurisūpanissayavirahitassa vā savanaṁ atthi. Iccassa pacchimacakkadvayasiddhiyā āsayasuddhi siddhā hoti, purimacakkadvayasiddhiyā payogasuddhi, tāya ca āsayasuddhiyā adhigamābyattisiddhi, payogasuddhiyā āgamabyattisiddhi. Iti payogāsayasuddhassa āgamādhigasampannassa vacanaṁ aruṇuggaṁ viya sūriyassa udayato, yoniso manasikāro viya ca kusalakammassa, arahati Bhagavato vacanassa pubbaṅgamaṁ bhavitunti ṭhāne¹ nidānaṁ ṭhapento evaṁ me sutanti-ādimāha.

Aparo nayo—evanti iminā nānappakārapaṭivedhadīpakena vacanena attano atthapaṭibhānapaṭisambhidāsampattisabbhāvaṁ dīpeti. Sutanti iminā sotabbabhedapaṭivedhadīpakena dhammaniruttipaṭisambhidāsampattisabbhāvaṁ. Evanti ca idaṁ yoniso manasikāradīpakavacanaṁ bhāsamāno "ete mayā dhammā manasānupekkhitā diṭṭhiyā suppaṭividdhā"ti dīpesi. Sutanti idaṁ savanayogadīpakavacanaṁ bhāsamāno "bahū mayā dhammā sutā dhātā² vacasā paricitā"ti dīpeti. Tadubhayenapi atthabyañjanapāripuriṁ dīpento savane ādaraṁ janeti. Atthabyañjanaparipuṇṇañhi dhammaṁ ādarena assuṇanto mahatā hitā paribāhiro hotīti ādaraṁ janetvā sakkaccaṁ dhammo sotabboti.

Evam me sutanti iminā pana sakalena vacanena āyasmā Ānando Tathāgatappaveditam dhammam attano adahanto asappurisabhūmim atikkamati, sāvakattam paṭijānanto sappurisabhūmim okkamati. Tathā asaddhammā cittam vuṭṭhāpeti, saddhamme cittam patiṭṭhāpeti. "Kevalam sutamevetam mayā, tasseva pana Bhagavato vacanan"ti dīpento attānam parimoceti, Satthāram apadisati, Jinavacanam appeti, dhammanettim patiṭṭhāpeti.

Apica "evam me sutan"ti attanā uppāditabhāvam appaṭijānanto purimavacanam¹ vivaranto "sammukhā paṭiggahitamidam mayā tassa Bhagavato catuvesārajjavisāradassa dasabaladharassa āsabhaṭṭhānaṭṭhāyino sīhanādanādino sabbasattuttamassa dhammissarassa dhammarājassa dhammādhipatino dhammadīpassa dhammasaraṇassa saddhammavaracakkavattino Sammāsambuddhassa vacanam, na ettha atthe vā dhamme vā pade vā byañjane vā kaṅkhā vā vimati vā kattabbā"ti sabbadevamanussānam imasmim dhamme assaddhiyam vināseti, saddhāsampadam uppādetīti. Tenetam vuccati—

"Vināsayati assaddham, saddham vaḍḍheti sāsane. Evam me sutamiccevam, vadam Gotamasāvako"ti.

**Ekan**ti gaṇanaparicchedaniddeso. **Samayan**ti paricchinnaniddeso. **Ekaṁ** samayanti aniyamitaparidīpanaṁ. Tattha samayasaddo—

Samavāye khaņe kāle, samūhe hetudiṭṭhisu. Patilābhe pahāne ca, pativedhe ca dissati.

Tathā hissa "appeva nāma svepi upasaṅkameyyāma kālañca samayañca upādāyā"ti evamādīsu <sup>2</sup> samavāyo attho. "Ekova kho bhikkhave khaṇo ca samayo ca brahmacariyavāsāyā"ti-ādīsu <sup>3</sup> khaṇo. "Uṇhasamayo pariļāhasamayo"ti-ādīsu <sup>4</sup> kālo. "Mahāsamayo pavanasmin"ti-ādīsu <sup>5</sup> samūho. "Samayopi kho te Bhaddāli appaṭividdho ahosi, Bhagavā kho Sāvatthiyaṁ viharati, Bhagavāpi maṁ jānissati 'Bhaddāli nāma bhikkhu Satthusāsane sikkhāya aparipūrakārī'ti. Ayampi kho

<sup>1.</sup> Purimasavanam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Di 1. 188 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 3. 61 pitthe.

<sup>4.</sup> Vi 2. 155 pitthe.

<sup>5.</sup> Dī 2. 203 piţthe.

te Bhaddāli samayo appaṭividdho ahosī"ti-ādīsu¹ hetu. "Tena kho pana samayena uggāhamāno paribbājako samaṇamuṇḍikāputto² samayappavādake tindukācīre ekasālake Mallikāya ārāme paṭivasatī"ti-ādīsu³ diṭṭhi.

"Ditthe dhamme ca yo attho, yo cattho samparayiko. Atthābhisamayā dhīro, panditoti pavuccatī"ti—

Ādīsu<sup>4</sup> paṭilābho. "Sammā mānābhisamayā antamakāsi dukkhassā"ti-ādīsu<sup>5</sup> pahānam. "Dukkhassa pīļanaṭṭho saṅkhataṭṭho santāpaṭṭho vipariṇāmaṭṭho abhisamayaṭṭho"ti-ādīsu<sup>6</sup> paṭivedho. Idha panassa kālo attho. Tena saṁvacchara-

utumāsaḍḍhamāsarattidivapubbaṇhamajjhanhikasāyanhapaṭhamamajjhimapa cchimayāmamuhuttādīsu kālappabhedabhūtesu samayesu ekam samayanti dīpeti.

Tattha kiñcāpi etesu samvaccharādīsu samayesu yam yam suttam yasmim yasmim samvacchare utumhi māse pakkhe rattibhāge divasabhāge vā vuttam, sabbam tam therassa suviditam suvavatthāpitam paññāya. Yasmā pana "evam me sutam asukasamvacchare asuka-utumhi asukamāse asukapakkhe asukarattibhāge asukadivasabhāge vā"ti evam vutte na sakkā sukhena dhāretum vā uddisitum vā uddisāpetum vā, bahu ca vattabbam hoti, tasmā ekeneva padena tamattham samodhānetvā "ekam samayan"ti āha.

Ye vā ime gabbhokkantisamayo<sup>7</sup> jātisamayo samvegasamayo abhinikkhamanasamayo dukkarakārikasamayo māravijayasamayo abhisambodhisamayo dṭṭhadhammasukhavihārasamayo desanāsamayo parinibbānasamayoti evamādayo Bhagavato devamanussesu ativiya suppakāsā anekakālappabhedā eva samayā, tesu samayesu desanāsamayasankhātam ekam samayanti dīpeti. Yo cāyam ñāṇakaruṇākiccasamayesu karuṇākiccasamayo, attahitaparahitapaṭipattisamayesu

- 1. Ma 2. 102 pitthe.
- 3. Ma 2. 214 pitthe.
- 5. Ma 1. 15 pitthe.
- 7. Gabbhavokkantisamayo (Ka)

- 2. Samaṇamaṇḍikāputto (Sī)
- 4. Sam 1. 90 pitthe.
- 6. Khu 9. 293 Pațisambhidāmagge.

parahitapaṭipattisamayo, sannipatitānaṁ karaṇīyadvayasamayesu dhammikathāsamayo, desanāpaṭipattisamayesu desanāsamayo, tesupisamayesu aññataraṁ sandhāya "ekaṁ samayan"ti āha.

Kasmā panettha yathā abhidhamme "yasmim samaye kāmāvacaran"ti ca ito aññesu suttapadesu "yasmim samaye bhikkhave bhikkhu vivicceva kāmehī"ti ca bhummavacanena niddeso kato, vinaye ca "tena samayena Buddho Bhagavā"ti karaṇavacanena, tathā akatvā "ekam samayan"ti upayogavacanena niddeso katoti. Tattha tathā, idha ca aññathā atthasambhavato. Tattha hi abhidhamme ito aññesu suttapadesu ca adhikaraṇattho bhāvenabhāvalakkhaṇattho ca sambhavati. Adhikaraṇañhi kālattho samūhattho ca samayo, tattha vuttānam phassādidhammānam khaṇasamavāyahetusaṅkhātassa ca samayassa bhāvena tesam bhāvo lakkhīyati. Tasmā tadatthajotanattham tattha bhummavacananiddeso kato.

Vinaye ca hetu-attho karaṇattho ca sambhavati. Yo hi so sikkhāpadapaññattisamayo Sāriputtādīhipi dubbiññeyyo, tena samayena hetubhūtena karaṇabhūtena ca sikkhāpadāni paññāpayanto sikkhāpadapaññattihetuñca apekkhamāno Bhagavā tattha tattha vihāsi. Tasmā tadatthajotanatthaṁ tattha karaṇavacanena niddeso kato.

Idha pana aññasmim ca evamjātike accantasamyogattho sambhavati. Yañhi samayam Bhagavā imam aññam vā suttantam desesi, accantameva tam samayam karuṇāvihārena vihāsi. Tasmā tadatthajotanattham idha upayoghavacananiddeso katoti.

Tenetam vuccati—

"Tam tam atthamapekkhitvā, bhummena karaņena ca. Añnatra samayo vutto, upayogena so idhā"ti.

Porāṇā pana vaṇṇayanti—"tasmim samaye"ti vā "tena samayenā"ti vā "ekam samayan"ti 1 vā abhilāpamattabhedo esa, sabbattha

bhummameva atthoti. Tasmā "ekaṁ samayan"ti vuttepi "ekasmiṁ samaye"ti attho veditabbo.

**Bhagavā**ti garu<sup>1</sup>. Garum hi loke "Bhagavā"ti vadanti. Ayañca sabbaguṇavisiṭṭhatāya sabbasattānam garu, tasmā "Bhagavā"ti veditabbo. Poranehipi vuttam—

"Bhagavāti vacanam seṭṭham, Bhagavāti vacanamuttamam. Garu gāravayutto so, Bhagavā tena vuccatī"ti.

Apica—

"Bhagyavā bhaggavā yutto, bhagehi ca vibhattavā.

"Bhattavā vantagamano, bhavesu Bhagavā tato"ti-

Imissā gāthāya vasenassa padassa vitthārato attho veditabbo. So ca **Visuddhimagge<sup>2</sup>** Buddhānussatiniddese vuttoyeva.

Ettāvatā cettha **evaṁ me sutan**ti vacanena yathāsutaṁ dhammaṁ dassento³ Bhagavato dhammasarīraṁ⁴ paccakkhaṁ karoti. Tena "nayidaṁ atikkantasatthukaṁ pāvacanaṁ, ayaṁ vo Satthā"ti Satthu adassanena ukkaṇṭhitaṁ janaṁ samassāseti. **Ekaṁ samayaṁ Bhagavā**ti vacanena tasmiṁ samaye Bhagavato avijjamānabhāvaṁ dassento rūpakāyaparinibbānaṁ sādheti⁵. Tena "evaṁvidhassa nāma ariyadhammassa desako⁶ dasabaladharo vajirasaṅghātasamānakāyo sopi Bhagavā parinibbuto, kena aññena jīvite āsā janetabbā"ti jīvitamadamattaṁ janaṁ saṁvejeti, saddhamme cassa ussāhaṁ janeti. **Evan**ti ca bhaṇanto desanāsampattiṁ niddisati. **Me sutan**ti sāvakasampattiṁ. **Ekaṁ samayan**ti kālasampattiṁ. **Bhagavā**ti desakasampattiṁ.

Sāvatthiyanti evamnāmake nagare. Samīpatthe cetam bhummavacanam. Viharatīti avisesena iriyāpathadibbabra-ariyavihāresu aññataravihārasamangīparidīpanametam. Idha pana thānagamananisajjāsayanappabhedesu iriyāpathesu

<sup>1.</sup> Guru (Syā)

<sup>2.</sup> Vīsuddhi 1. 203 pitthe.

<sup>3.</sup> Desento (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Dhammakāyam (Ka)

<sup>5.</sup> Sāveti (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Desetā (Sī, Syā)

aññatara-iriyāpathasamāyogaparidīpanam, tena thitopi gacchantopi nisinnopi sayānopi Bhagavā viharaticceva veditabbo. So hi ekam iriyāpathabādhanam aññena iriyāpathena vicchinditvā aparipatantam attabhāvam harati pavatteti, tasmā "viharatī"ti vuccati.

Jetavaneti Jetassa rājakumārassa vane. Tam hi tena ropitam samvaddhitam paripālitam ahosi, tasmā "Jetavanan"ti samkham gatam. Tasmim Jetavane. Anāthapindikassa ārāmeti Anāthapindikena gahapatinā catupaññāsahiraññakoṭipariccāgena Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa niyyātitattā "Anāthapindikassa ārāmo"ti sankham gate ārāme. Ayamettha sankhepo, vitthāro pana papañcasūdaniyā Majjhimaṭṭhakathāya Sabbāsavasuttavannanāyam¹ vutto.

Tattha siyā—yadi tāva Bhagavā Sāvatthiyam viharati, "Jetavane"ti na vattabbam. Atha tattha viharati, "Sāvatthiyan"ti na vattabbam. Na hi sakkā ubhayattha ekam samayam viharitunti. Na kho panetam evam daṭṭhabbam.

Nanu avocumha "samīpatthe bhummavacanan"ti. Tasmā yathā Gaṅgāyamunādīnaṁ samīpe goyūthāni carantāni "Gaṅgāyaṁ caranti, Yamunāyaṁ carantī"ti vuccati, evamidhāpi yadidaṁ Sāvatthiyā samīpe Jetavanaṁ, tattha viharanto vuccati "Sāvatthiyaṁ viharati Jetavane"ti. Gocaragāmanidassanatthaṁ hissa Sāvatthivacanaṁ, pabbajitānurūpanivāsaṭṭhānanidassanatthaṁ sesavacanaṁ.

Aññatarā devatāti nāmagottavasena apākaṭā ekā devatāti attho. "Abhijānāti no bhante Bhagavā ahu ñātaññatarassa² mahesakkhassa yakkhassa saṁkhittena taṇhāsaṅkhayavimuttiṁ bhāsitā"ti³ ettha pana abhiññāto Sakkopi devarājā "aññataro"ti vutto. "Devatā"ti ca idaṁ devānampi devadhītānampi sādhāraṇavacanaṁ. Imasmiṁ panatthe devo⁴ adhippeto, so ca kho rūpāvacarānaṁ devānaṁ aññataro.

Abhikkantāya rattiyāti ettha abhikkanta-saddo khayasundarābhirūpaabbhānumodanādīsu dissati. Tattha "abhikkantā bhante ratti, nikkhanto paṭhamo

<sup>1.</sup> Ma-Ttha 1. 62 pitthe.

<sup>2.</sup> Ahutamyeva aññatarassa (Sī), ahunamyeva aññatarassa (Syā)

<sup>3.</sup> Abhāsitthāti (Ka) Ma 1. 322 pitthe pana passitabbam.

<sup>4.</sup> Devaputto (Sī)

yāmo, ciranisinno bhikkhusamgho, uddisatu bhante Bhagavā bhikkhūnam pātimokkhan"ti evamādīsu<sup>1</sup> khaye dissati. "Ayam imesam catunnam puggalānam abhikkantataro ca paṇītataro cā"ti evamādīsu<sup>2</sup> sundare.

"Ko me vandati pādāni, iddhiyā yasasā jalam. Abhikkantena vaṇṇena, sabbā obhāsayam disā"ti—

Evamādīsu³ abhirūpe. "Abhikkantam bho Gotama, abhikkantam bho Gotamā"ti evamādīsu⁴ abbānumodane. Idha pana khaye. Tena abhikkantāya rattiyā, parikkhīṇāya rattiyāti vuttam hoti. Tatthāyam devaputto majjhimayāmasamanantare āgatoti veditabbo. Niyāmo hi kiresa devatānam yadidam Buddhānam vā Buddhasāvakānam vā upaṭṭhānam āgacchantā majjhimayāmasamanantareyeva āgacchanti.

Abhikkantavaṇṇāti idha abhikkanta-saddo abhirūpe, vaṇṇa-saddo pana chavithutikulavaggakāraṇasaṇṭhānappamāṇarupāyatanādīsu dissati. Tattha "suvaṇṇavaṇṇosi Bhagavā"ti evamādīsu<sup>5</sup> chaviyā. "Kadā saññūṭhā<sup>6</sup> pana te gahapati ime samaṇassavaṇṇā"ti evamādīsu<sup>7</sup> thutiyam. "Catthārome bho Gotama vaṇṇā"ti evamādīsu<sup>8</sup> kulavagge. "Atha kena nu vaṇṇena, gandhathenoti vuccatī"ti evamādīsu<sup>9</sup> kāraṇe. "Mahantaṁ hatthirājavaṇṇaṁ abhinimminitvā"ti evamādīsu<sup>10</sup> saṇṭhāne. "Tayo pattassa vaṇṇā"ti evamādīsu<sup>11</sup> pamāṇe. "Vaṇṇo gandho raso ojā"ti evamādīsu<sup>12</sup> rūpāyatane. So idha chaviyā daṭṭhabbo. Tena abhikkantavaṇṇā abhirūpacchavi, iṭṭhavaṇṇā manāpavaṇṇāti vuttaṁ hoti. Devatā hi manussalokaṁ āgacchamānā pakativaṇṇaṁ pakati-iddhiṁ jahitvā oṭarikaṁ attabhāvaṁ katvā atirekavaṇṇaṁ atireka-iddhiṁ māpetvā naṭasamajjādīni gacchantā manussā viya abhisaṅkhatena kāyena āgacchanti. Tattha kāmāvacarā anabhisaṅkhatenapi āgantuṁ sakkonti, rūpāvacarā pana

- 1. Am 3. 44; Vi 4. 418 pitthesu.
- 3. Khu 2. 73 Vīmānavatthusmim.
- 5. Khu 1. 367 piṭṭhe Suttanipāte.
- 7. Ma 2. 49 pitthe.
- 10. Sam 1. 105 pitthe.
- 8. Di 3. 67 pitthe.
- 11. Vi 1. 353 pitthe.
- 2. Am 1. 414 pitthe.
- 4. Vi 1. 7 pitthe.
- 6. Sambyuļā (Sī), sabyūņhā (Syā)
- 9. Sam 1. 206 pitthe.
- 12. Abhi 1. 163 pitthe.

na sakkonti. Tesam hi atisukhumo attabhāvo, na tena iriyāpathakappanam hoti. Tasmā ayam devaputto abhisankhateneva āgato. Tena vuttam "abhikkantavannā"ti.

## Kevalakappanti ettha kevala-saddo

anavasesayebhuyyābhyābyāmissānatirekadaļhatthavisamyogādi-anekattho. Tathā hissa "kevalaparipuṇṇam parisuddham brahmacariyan"ti evamādīsu¹ anavasesattamattho. "Kevalakappā ca aṅgamaghdhā pahūtam khādanīyabhojanīyam ādāya upasaṅkamissantī"ti evamādīsu² yebhūyyatā. "Kevalassa dukkhakkhandhassa samudayo hotī"ti evamādīsu³ abyāmissatā. "Kevalam saddhāmattakam nūna ayamāyasmā"ti evamādīsu⁴ anatirekatā. "Āyasmato bhante Anuruddhassa Bāhiyo nāma saddhivihāriko kevalakappam saṃghabhedāya ṭhito"ti evamādīsu⁵ daļhatthatā. "Kevalī vusitavā uttamapurisoti vuccatī"ti evamādīsu⁶ visaṃyogo attho. Idha panassa anavasesattho adhippeto.

### Kappa-saddo panāyam

abhisaddahanavohārakālapaññattichedanavikappalesasamantabhāvādianekattho. Tathā hissa "okappaniyametaṁ bhoto Gotamassa, yathā taṁ Arahato Sammāsambuddhassā"ti evamādīsu<sup>7</sup> abhisaddahanamattho. "Anujānāmi bhikkhave pañcahi samaṇakappehi balaṁ paribhuñjitun"ti evamādīsu<sup>8</sup> vohāro. "Yena sudaṁ niccakappaṁ viharāmī"ti evamādīsu<sup>7</sup> kālo. "Iccāyasmā kappo"ti evamādīsu<sup>9</sup> paññatti. "Alaṅkato kappitakesamassū"ti evamādīsu<sup>10</sup> chedanaṁ. "Kappati dvaṅgulakappo"ti evamādīsu<sup>11</sup> vikappo. "Atthi kappo nipajjitun"ti evamādīsu<sup>12</sup> leso. "Kevalakappaṁ veļuvanaṁ obhāsetvā"ti evamādīsu<sup>13</sup> samantabhāvo. Idha panassa samantabhāvattho adhippeto. Tasmā **kevalakappaṁ Jetavanan**ti ettha "anavasesaṁ samantato Jetavanan"ti evamattho datthabbo.

| 4  | T 7. | 4  | 4   | * 1      |
|----|------|----|-----|----------|
|    | V/1  |    | - 1 | pitthe.  |
| 1. | V 1  | 1. |     | Dittile. |

3. Abhi 2. 142 pitthādīsu.

- 5. Am 1. 562 pitthe.
- 6. Sam 2. 50 pitthe.

- 7. Ma 1. 316 pitthe.
- 0.0.1.0.100.1.1

- 10. Khu 2. 100 pitthe.
- 8. Vi 4. 244 pitthe.
- 9. Sam 2. 138 pitthe.

10. Kilu 2. 100 pigne

11. Vi 4. 491 pitthe.

12. Am 3. 148 pitthe.

13. Sam 1. 50 pitthe.

<sup>2.</sup> Vi 3. 36 pitthe.

<sup>4.</sup> Vi 3. 270 pitthe.

**Obhāsetvā**ti vatthālaṅkārasarīrasamuṭṭhitāya ābhāya pharitvā, candimā viya sūriyo viya ca ekobhāsaṁ ekapajjotaṁ karitvāti attho.

Yenāti bhummatthe karaṇavacanaṁ. Yena Bhagavā tenupasaṅkamīti tasmā "yattha Bhagavā, tattha upasaṅkamī"ti evamettha attho daṭṭhabbo. Yena vā kāraṇena Bhagavā devamanussehi upasaṅkamitabbo, tena kāraṇena upasaṅkamīti evamettha attho daṭṭhabbo. Kena ca kāraṇena Bhagavā upasaṅkamitabbo? Nānappakāraguṇavisesādhigamādhippāyena, sāduphalūpabhogādhippāyena dijagaṇehi niccaphalitamahārukkho viya. Upasaṅkamīti ca gatāti vuttaṁ hoti. Upasaṅkamitvāti upasaṅkamanapariyosānadīpanaṁ. Atha vā evaṁ gatā tato āsannataraṁ ṭhānaṁ Bhagavato samīpasaṅkhātaṁ gantvātipi vuttaṁ hoti.

Idāni yenatthena loke aggapuggalassa upaṭṭhānaṁ āgatā, taṁ pucchitukāmā dasanakhasamodhānasamujjalaṁ añjaliṁ sirasi patiṭṭhapetvā ekamantaṁ aṭṭhāsi. **Ekamantan**ti bhāvanapuṁsakaniddeso "visamaṁ candimasūriyā parivattantī"ti-ādīsu¹ viya. Tasmā yathā ṭhitā ekamantaṁ ṭhitā hoti, tathā aṭṭhāsīti evamettha attho daṭṭhabbo. Bhummatthe vā etaṁ upayogavacanaṁ. **Aṭṭhāsī**ti ṭhānaṁ kappesi. Paṇḍitā hi devamanussā garuṭṭhāniyaṁ upasaṅkamitvā āsanakusalatāya ekamantaṁ tiṭṭhanti, ayañca devo tesaṁ aññataro, tasmā ekamantaṁ aṭṭhāsi.

Katham thito pana ekamantamthito hotīti? Chaṭhānadose vajjetvā. seyyathidam? Atidūram accāsannam uparivātam unnatappadesam atisammukham atipacchāti. Atidūre thito hi sace kathetukāmo hoti, uccāsaddena kathetabbam hoti. Accāsanne thito samghaṭṭanam karoti. Uparivāte thito sarīragandhena bādhati. Unnatappadese thito agāravam pakāseti. Atisammukhā thito sace daṭṭhukāmo hoti, cakkhumā cakkhumā āhacca daṭṭhabbam hoti. Atipacchā thito sace daṭṭhukāmo hoti, gīvam pasāretvā daṭṭhabbam hoti. Tasmā ayampi ete cha ṭhānadose vajjetvā aṭṭhāsi. Tena vuttam "ekamantam aṭṭhāsī"ti.

Etadavocāti etam avoca. Katham nūti kāraņapucchā, Bhagavato hi tiņņoghabhāvo dasasahassilokadhātuyā pākaṭo, Tenimissā devatāya tattha kaṅkhā natthi, iminā pana kareņena "tiṇṇo"ti na jānāti, tena sā tam kāraṇam pucchāmānā evamāha.

Mārisāti devatānam piyasamudācāravacanametam, niddukkhāti vuttam hoti. Yadi evam "yadā kho te mārisa sankunā sanku hadaye samāgaccheyya, atha nam tvam jāneyyāsi 'vassasahassam me niraye pecamānassā'ti" idam virujjhati. Na hi nerayikasatto niddukkho nāma hoti. Kiñcāpi na niddukkho, ruļhīsaddena pana evam vuccati. Pubbe kira paṭhamakappikānam niddukkhānam sukhasamappitānam esa vohāro, aparabhāge dukkham hotu vā mā vā, ruļhīsaddena ayam vohāro vuccateva nippadumāpi nirudakāpi vā pokkharanī pokkharanī viya.

Oghamatarīti ettha catthāro oghā kāmogho bhavogho diṭṭhogho avijjoghoti. Tattha pañcasu kāmaguṇesu chandarāgo kāmogho nāma, rūpārūpabhavesu chandarāgo jhānanikanti ca bhavogho nāma, dvāsaṭṭhi diṭṭhiyā diṭṭhogho nāma, catūsu saccesu aññāṇaṁ avijjogho nāma. Tattha kāmogho aṭṭhasu lobhasahagatesu cittuppādesu uppajjati, bhavogho catūsu diṭṭhigatavippayuttalobhasahagatesu cittuppādesu uppajjati, diṭṭhogho catūsu diṭṭhigatasampayuttesu cittuppādesu uppajjati, avijjogho sabbākusalesu uppajjati.

Sabbopi cesa avahananaṭṭhena² rāsaṭṭhena ca oghoti veditabbo. Avahananaṭṭhenāti adhogamanaṭṭhena. Ayaṁ hi attano vasaṁ gate satte adho gameti, nirayādibhedāya duggatiyaṁyeva nibbatteti, uparibhāvaṁ vā³ nibbānaṁ gantuṁ adento adho tīsu bhavesu catūsu yonīsu pañcasu gatīsu sattasu viññāṇaṭṭhitīsu navasu sattavāsesu ca gametītipi attho. Rāsaṭṭhenāti mahantaṭṭhena. Mahā heso kilesarāsi Avīcito paṭṭhāya yāva Bhavaggā patthaṭo, yadidaṁ pañcasu kāmaguṇesu chandarāgo nāma. Sesesupi eseva nayo. Evamayaṁ rāsaṭṭhenāpi

<sup>1.</sup> Ma 1. 413 pitthe.

oghoti veditabbo. **Atarī**ti imam catubbidhampi ogham kena nu tvam mārisa kāraņena tiņņoti pucchati.

Athassā Bhagavā pañhaṁ vissajjento **appatiṭṭhaṁ khvāhan**ti-ādimāha. Tattha **appatiṭṭhan**ti appatiṭṭhahanto. **Anāyūhan**ti anāyūhanto, avāyamantoti attho. Iti Bhagavā guļhaṁ¹ paṭicchannaṁ katvā pañhaṁ kathesi. Devatāpi naṁ sutvā "bāhirakaṁ tāva oghaṁ tarantā nāma ṭhātabbaṭṭhāne tiṭṭhantā taritabbaṭṭhāne āyūhantā taranti, ayaṁ pana² Avīcito yāva Bhavaggā patthaṭaṁ³ kilesoghaṁ kilesarāsiṁ appatiṭṭhahanto anāyūhanto atarinti āha. Kinnu kho etaṁ, kathaṁ nu kho etan''ti vimatiṁ pakkhantā⁴ pañhassa atthaṁ na aññāsi.

Kim pana Bhagavatā yathā satthā na jānanti, evam kathanatthāya pāramiyo puretvā sabbañnutā paṭividdhāti? Na etadatthāya paṭividdhā, dve pana Bhagavato desanā niggahamukhena ca anuggahamukhena ca. Tattha ye paṇḍitamānino honti añnātepi nātasañnino pañcasatā brāhmaṇapabbajitā viya, tesam mānaniggahattham yathā na jānanti, evam mūlapariyāyādisadisam dhammam deseti. Ayam niggahamukhena desanā. Vuttampi cetam "niggayha niggayhāham Ānanda vakkhāmi, pavayha pavayha Ānanda vakkhāmi, yo sāro, so ṭhassatī"ti<sup>5</sup>. Ye pana ujukā sikkhākāmā, tesam suviñneyyam katvā ākankheyyasuttādisadisam dhammam deseti, "abhirama Tissa abhirama Tissa ahamovādena ahamanuggahena ahamanusāsaniyā"ti<sup>6</sup> ca ne<sup>7</sup> samassāseti. Ayam anuggahamukhena desanā.

Ayam pana devaputto mānatthaddho paṇḍitamānī, evam kirassa ahosi—aham ogham jānāmi, Tathāgatassa oghatiṇṇabhāvam jānāmi, "iminā pana kāraṇena tiṇṇo"ti etthakamttham na jānāmi. Iti mayham ñātameva bahu<sup>8</sup>, appam aññātam, tamaham kathitamattameva jānissāmi. Kim hi nāma tam Bhagavā vadeyya, yassāham attham na jāneyyanti<sup>9</sup>. Atha Satthā "ayam kilitthavattham

- 1. Guyham (Syā)
- 4. Vimatipakkhandā (Ka)
- 7. Jane (Sī), nesam (Ka)
- 2. Ayam pana evam (Syā)
- 5. Ma 3. 159 pitthe.
- 8. Bahum (Sī, Syā)
- 3. Vitthatam (Syā)
- 6. Sam 2. 89 pitthe.
- 9. Jānāmīti (Ka)

viya raṅgajātaṁ abhabbo imaṁ mānaṁ appahāya desanaṁ sampaṭicchituṁ, mānaniggahaṁ tāvassa katvā puna nīcacittena pucchantassa pakāsessāmī"ti paṭicchannaṁ katvā pañhaṁ kathesi. Sopi nihatamāno ahosi, sā cassa nihatamānatā uttaripañhapucchaneneva veditabbā. Tassā pana pañhapucchanassa ayamattho—kathaṁ pana tvaṁ mārisa appatiṭṭhaṁ anāyūhaṁ oghamatari, yathāhaṁ jānāmi, evaṁ me kathehīti.

Athassa Bhagavā kathento **yadāsvāhan**ti-ādimāha. Tattha **yadāsvāhan**ti vasmim kāle aham. Sukāro nipātamattam. Yathā ca ettha, evam sabbapadesu. **Samsīdāmī**ti paticchannam katvā ataranto tattheva osīdāmi. Nibbuyhāmīti thātum asakkonto ativattāmi. Iti thāne ca vāyāme ca dosam disvā atitthanto avāyamanto oghamatarinti evam Bhagavatā pañho kathito. Devatāyapi patividdho, na pana pākato, tassa pākatīkaraņattham<sup>1</sup> satta dukā dassitā. Kilesavasena hi santitthanto samsīdati nāma, abhisankhāravasena āyūhanto nibbuyhati nāma. Tanhāditthīhi vā santitthanto samsīdati nāma, avasesakilesānañceva abhisankhārānañca vasena āyūhanto nibbuyhati nāma. Tanhāvasena vā santitthanto samsīdati nāma, ditthivasena āyūhanto nibbuyhati nāma. Sassataditthiyā vā santitthanto samsīdati nāma, ucchedaditthiyā āyūhanto nibbuyhati nāma. Olīyanābhinivesā hi bhavaditthi, atidhāvanābhinivesā vibhavaditthi. Līnavasena vā santitthanto samsīdati nāma, uddhaccavasena āyūhanto nibbuyhati nāma. Tathā kāmasukhallikānuyogavasena santitthanto samsīdati nāma, attakilamathānuyogavasena āyūhanto nibbuyhati nāma. Sabbākusalābhisankhāravasena santitthanto samsīdati nāma, sabbalokiyakusalābhisankhāravasena āyūhanto nibbuyhati nāma. Vuttampi cetam "seyyathāpi Cunda ye keci akusalā dhammā, sabbe te adhobhāgangamanīyā, ye keci kusalā dhammā, sabbe te uparibhāgaṅgamanīyā"ti<sup>2</sup>.

Imam pañhavissajjanam sutvāva devatā sotāpattiphale patiṭṭhāya tuṭṭhā pasannā attano tuṭṭhiñca pasādañca pakāsayantī cirassam vatāti gāthamāha. Tattha cirassanti cirassa kālassa accayenāti attho.

Ayam kira devatā Kassapasammāsambuddham disvā tassa parinibbānato paṭṭhāya antarā aññam Buddham na diṭṭhapubbā, tasmā ajja Bhagavantam disvā evamāha. Kim panimāya devatāya ito pubbe Satthā na diṭṭhapubboti. Diṭṭhapubbo vā hotu adiṭṭhapubbo vā¹, dassanam upādāya evam vattum vaṭṭati. Brāhmaṇanti bāhitapāpam khīṇāsavabrāhmaṇam. Parinibbutanti kilesanibbānena nibbutam. Loketi sattaloke. Visattikanti rūpādīsu ārammaṇesu āsattavisattatādīhi kāraṇehi visattikā vuccati taṇhā, tam visattikam appatiṭṭhamānam anāyūhamānam tiṇṇam nittiṇṇam uttiṇṇam cirassam vata khīṇāsavabrāhmaṇam passāmīti attho.

Samanuñño Satthā ahosīti tassā<sup>2</sup> devatāya vacanam citteneva samanumodi, ekajjhāsayo ahosi. Antaradhāyīti abhisankhatakāyam jahitvā attano pakati-upādinnakakāyasmimyeva ṭhatvā laddhāsā<sup>3</sup> laddhapatiṭṭhā hutvā dasabalam gandhehi ca mālehi ca pūjetvā attano bhavanamyeva agamāsīti.

Sāratthappakāsiniyā Samyuttanikāyatthakathāya

Oghataraṇasuttavaṇṇanā niţţhitā.

# 2. Nimokkhasuttavannanā

2. Idāni dutiyasuttato paṭṭhāya paṭhamamāgatañca uttānatthañca pahāya yaṁ yaṁ anuttānaṁ, taṁ tadeva vaṇṇayissāma<sup>4</sup>. **Jānāsino**ti jānāsi nu. **Nimokkhan**ti-ādīni maggādīnaṁ nāmāni. Mggena hi sattā kilesabandhanato nimuccanti, tasmā maggo sattānaṁ **nimokkho**ti vutto. Phalakkhaṇe pana te kilesabandhanato pamuttā, tasmā phalaṁ sattānaṁ **pamokkho**ti vuttaṁ. nibbānaṁ patvā sattānaṁ sabbadukkhaṁ viviccati, tasmā nibbānaṁ **viveko**ti vuttaṁ. Sabbāni vā etāni nibbānasseva nāmāni. Nibbānaṁ hi patvā sattā sabbadukkhato nimuccanti pamuccanti viviccanti, tasmā tadeva "nimokkho pamokkho viveko"ti vuttaṁ. **Jānāmi khvāhan**ti jānāmi kho ahaṁ. Avadhāraṇattho.

<sup>1.</sup> Hotu dithapubbo vā na vā (Syā)

<sup>3.</sup> Laddhassādā (Si)

<sup>2.</sup> Tāya (Sī)

<sup>4.</sup> Vannayissāmi (Syā, Ka)

khokāro. Aham jānāmiyeva. Sattānam nimokkhādijānanatthameva hi mayā samatimsa pāramiyo pūretvā sabbañnutannāņam paṭividdhanti sīhanādam nadati. Buddhasīhanādam nāma kira etam suttam.

Nandībhavaparikkhayāti nandīmūlakassa kammabhavassa parikkhayena. Nandiyā ca bhavassa cātipi vattati<sup>1</sup>. Tattha hi purimanaye<sup>2</sup> nandibhavena tividhakammābhisankhāravasena sankhārakkhandho gahito, saññāviññānehi taṁsampayuttā ca dve khandhā. Tehi pana tīhi khandhehi sampayuttā vedanā tesam gahanena gahitāvāti anupādinnakānam catunnam arūpakkhandhānam appavattivasena sa-upādisesam nibbānam kathitam hoti. Vedanānam nirodhā upasamāti upādinnakavedanānam nirodhena ca upasamena ca. Tattha vedanāgahanena tamsampayuttā tayo khandhā gahitāva honti, tesam vatthārammanavasena rūpakkhandhopi. Evam imesam upadinnakānam pañcannam khandhānam appavattivasena anupādisesam nibbanam kathitam hoti. Dutiyanaye pana nandiggahanena sankhārakkhandho gahito, bhavaggahanena upapattibhavasankhāto rūpakkhandho, saññādīhi sarūpeneva tayo khandhā. Evam imesam pañcannam khandhānam appavattivasena nibbānam kathitam hotīti veditabbam. Imameva ca nayam Catunikāyikabhandikatthero roceti. Iti nibbānavaseneva Bhagavā desanam nitthāpesīti.

Nimokkhasuttavannanā niţţhitā.

# 3. Upanīyasuttavaņņanā

3. Tatiye **upanīyatī**ti parikkhīyati nirujjhati, upagacchati vā, anupubbena maraṇam upetīti attho. Yathā vā gopālena gogaṇo nīyati, evam jarāya maraṇasantikam upanīyatīti attho. **Jīvitan**ti jīvitindriyam. **Appan**ti parittam thokam. Tassa dvīhākārehi parittatā veditabbā sarasaparittatāya ca khaṇaparittatāya ca. Sarasaparittatāyapi hi "yo bhikkhave ciram jīvati, so vassasatam appam vā bhiyyo"ti³ vacanato parittam. Khaṇaparittatāyapi. Paramatthato hi atiparitto sattānam jīvitakkhaṇo

ekacittappavattimattoyeva. Yathā nāma rathacakkam pavattamānampi ekeneva nemippadesena pavattati, tiṭṭhamānampi ekeneva tiṭṭhati, evamevam ekacittakkhaṇikam sattānam jīvitam, tasmim citte niruddhamatte satto niruddhoti vuccati. Yathāha—atīte cittakkhaṇe jīvittha na jīvati na jīvissati, anāgate cittakkhaṇe jīvissati na jīvati na jīvittha, paccuppanne cittakkhaṇe jīvati na jīvittha na jīvissati.

Jīvitam attabhāvo ca, sukhadukkhā ca kevalā. Ekacittasamāyuttā, lahuso vattate khaņo.

Ye niruddhā marantassa, tiṭṭhamānassa vā idha. Sabbepi sadisā khandhā, gatā appaṭisandhikā.

Anibbattena na jāto, paccuppannena jīvati. Cittabhaṅgā mato loko, paññatti paramatthiyāti<sup>1</sup>.

Jarūpanītassāti jaram upagatassa, jarāya vā maraṇasantikam upanītassa. Na santi tāṇāti tāṇam leṇam saraṇam bhavitum samatthā nāma keci² natthi. Etam bhayanti etam jīvitindriyassa maraṇūpagamanam, āyuparittatā, jarūpanītassa tāṇābhāvoti tividham bhayam bhayavatthu bhayakāraṇanti attho. Puññāni kayirātha sukhāvahānīti viññū puriso sukhāvahāni sukhadāyakāni puññāni kareyya. Iti devatā rūpāvacarajjhānam sandhāya pubbacetanam aparacetanam muñcacetanañca³ gahetvā bahuvacanavasena "puññānī"ti āha, jhānassādam jhānanikantim jhānasukhañca gahetvā "sukhāvahānī"ti āha. Tassā kira devatāya sayam dīghāyukaṭṭhāne brahmaloke nibbattattā heṭṭhā kāmāvacaradevesu parittāyukaṭṭhāne cavamāne upapajjamāne ca thullaphusitake⁴ vuṭṭhipātasadise satte disvā etadahosi "ahovatime sattā jhānam bhāvetvā aparihīnajjhānā kālam katvā brahmaloke ekakappadvekappacatukappa-aṭṭhakappasoļasakappadvattimsa-kappacatusaṭṭhikappappamāṇam addhānam tiṭṭheyyūn"ti. Tasmā evamāha.

Atha Bhagavā "ayam devatā aniyyānikam vaṭṭakatham kathetī"ti vivaṭṭamassā dassento dutiyam gāthamāha. Tattha **lokāmisan**ti dve

<sup>1.</sup> Khu 7. 32 Mahāniddese.

<sup>3.</sup> Muñcacetanañca aparacetanañca (Syā)

<sup>2.</sup> Samattho nama koci (Sī)

<sup>4.</sup> Bullabusitake (Syā)

lokāmisā pariyāyena ca nippariyāyena ca. Pariyāyena tebhūmakavaṭṭaṁ lokāmisaṁ, nippariyāyena cattāro paccayā. Idha pariyāyalokāmisaṁ adhipetaṁ. Nippariyāyalokāmisaṃpi vaṭṭatiyeva. **Santipekkho**ti nibbānasaṅkhātaṁ accantasantiṁ pekkhanto icchanto patthayantoti.

Upanīyasuttavaņņanā niţţhitā.

4. Accentisuttavannanā

4. Catutthe accentīti atikkamanti. Kālāti purebhattādayo kālā. Tarayanti rattiyoti rattiyo atikkamamānā puggalam maraņūpagamanāya tarayanti sīgham sīgham gamayanti. Varoguņāti pathamamajjhimapacchimavayānam guņā, rāsayoti attho. "Anujānāmi bhikkhave ahatānam vatthānam diguņam saṅghāṭin"ti¹ ettha hi paṭhalaṭṭho guṇaṭṭho. "Sataguṇā dakkhiṇā pāṭhikaṅkhitabbā"ti² ettha ānisaṁsaṭṭho. "Antaṁ antaguṇan"ti³ ettha koṭṭhāsaṭṭho. "Kayirā mālāguṇe bahū"ti⁴ ettha rāsaṭṭho. "Pañca kāmaguṇā"ti⁵ ettha bandhanaṭṭho. Idha pana rāsaṭṭho guṇaṭṭho. Tasmā vayoguṇāti vayorāsayo veditabbā. Anupubbam jahantīti anupaṭipāṭiyā puggalaṁ jahanti. Majjhimavaye ṭhitaṁ hi paṭhamavayo jahati, pacchimavaye ṭhitaṁ dve paṭhamamajjhimā jahanti, maraṇakkhaṇe pana tayopi vayā jahanteva. Etaṁ bhayanti etaṁ kālānaṁ atikkamanaṁ, rattidivānaṁ taritabhāvo, vayoguṇānaṁ jahanabhāvoti tividhaṁ bhayaṁ. Sesaṁ purimasadisamevāti.

### Accentisuttavannanā niţţhitā.

<sup>1.</sup> Vi 3. 403 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 3. 298 pitthe.

<sup>3.</sup> Di 2. 232 piţţhādīsu.

<sup>4.</sup> Khu 1. 21 pitthe.

Antam antaguņam. Kayirā mālāguņe bahū. Pañca kāmahuņāti (Syā, Ka)
 Dī-Ţṭha 1. 334; Ma-Ţṭha 1. 360 piṭhesu ca.

#### 5. Katichindasuttavannanā

5. Pañcame **kati chinde**ti chindanto kati chindeyya. Sesapadesupi eseva nayo. Ettha ca "chinde jahe"ti atthato ekam. Gathabandhassa pana matthabhāvattham ayam devatā saddapunaruttim vajjayantī evamāha. Kati saṅgātigoti kati saṅge atigato, atikkantoti<sup>1</sup> attho. Saṅgātikotipi pātho, ayameva attho. **Pañca chinde**ti chindanto pañca orambhāgiyasamyojanāni chindeyya. Pañca jaheti jahanto pañcuddhambhāgiyasamyojanāni jaheyya. Idhāpi chindanañca jahanañca atthato ekameva, Bhagavā pana devatāya āropitavacanānrrūpeneva evamāha. Atha vā pādesu baddhapāsasakuno viya pañcorambhāgiyasamyojanāni hetthā ākaddhamānākārāni honti, tāni anāgāmimaggena chindeyyāti vadati. Hatthehi gahitarukkhasākhā viya pañcuddhambhāgiyasamyojanāni upari ākaddhamānākārāni honti, tāni arahattamaggena jaheyyāti vadati. Pañca cuttari bhāvayeti etesam samyojanānam chindanatthāya ceva pahānatthāya ca uttari atirekam visesam bhāvento saddhāpañcamāni indriyāni bhāveyyāti attho. Pañca saṅgātigoti rāgasango dosasango mohasango mānasango ditthisangoti ime panca sange atikkanto. **Ughatinnoti vuccat**īti caturoghatinnoti kathīyati. Imāya pana gāthāya pañcindriyāni lokiyalokuttarāni kathitānīti.

Katichindasuttavannanā nitthitā.

6. Jāgarasuttavaņņanā

6. Chaṭṭhe jāgaratanti jāgarantānam. Pañca jāgaratanti vissajjanagāthāyam pana saddhādīsu pañcasu indriyesu jāgarantesu² pañca nīvaraṇā suttā nāma. Kasmā? Yasmā tamsamangīpuggalo yattha kattha katthaci nisinno vā ṭhito vā aruṇam uṭṭhapentopi pamādatāya akusalasamangitāya sutto nāma hoti. Evam suttesu pañcasu nīvaraṇesu pañcindriyāni jāgarāni nāma³.

2. Jggantesu (Syā)

<sup>1.</sup> Atīto atikkamantoti (Syā)

<sup>3.</sup> Jāgaranti nāma(Ka), jagganti nāma(Syā)

Kasmā? Yasmā taṁsamaṅgīpuggalo yattha katthaci nipajjitvā niddāyantopi appamādatāya kusalasamaṅgitāya jāgaro nāma hoti. Pañcahi pana nīvaraṇeheva kilesarajaṁ ādiyati gaṇhāti parāmasati. Purimā hi kāmacchandādayo pacchimānaṁ paccayā hontīti pañcahi indriyehi parisujjhatīti ayamattho veditabbo. Idhāpi pañcindriyāni lokiyalokuttarāneva kathitānīti.

Jāgarasuttavaņņanā niţţhitā.

7. Appațividitasuttavannanā

7. Sattame dhammāti catusaccadhammā. Appaţividitāti ñānena appatividdhā. Paravādesūti dvāsatthiditthigatavādesu. Te hi ito paresam titthiyānam vādattā paravādā nāma. **Nīyare**ti attano dhammatāyapi gacchanti, parenapi nīyanti. Tattha sayameva sassatādīni ganhantā gacchanti nāma, parassa vacanena tāni ganhantā nīyanti nāma. **Kālo tesam** pabujihitunti tesam puggalānam pabujihitum ayam kālo. Lokasmiñhi Buddho uppanno, dhammo desiyati, samgho suppatipanno, patipada bhaddikā, ime ca pana mahājanā vatte suttā nappabujjhantīti devatā āha. Sambhuddhāti sammā hetunā kāranena Buddhā. Cattāro hi Buddhā Sabbaññubuddho Paccekabuddho catusaccabuddho sutabuddhoti. Tattha samatimsa pāramiyo pūretvā sammāsambodhim patto Sabbaññubuddho nāma. Kappasatasahassādhikāni dve asankhyeyyāni pāramiyo pūretvā sayambhutam patto Paccekabuddho nāma. Avasesā khīnāsavā catusaccabuddhā nāma. Bahussuto sutabuddho nāma. Imasmim atthe tayopi purimā vattanti. **Sammadaññā**ti<sup>1</sup> sammā hetunā kāranena jānitvā. **Caranti** visame samanti visame vā lokasannivāse visame vā sattanikāye visame vā kilesajāte samam carantīti.

Appațividitasuttavannanā nițțhitā.

#### 8. Susammutthasuttavannanā

8. Aṭṭhame susammuṭṭhāti paññāya appaṭividdhabhāveneva sunaṭṭhā¹. Yathā hi dve khettāni kasitvā ekam vapitvā bahudhaññam adhigatassa avāpitakhettato aladdham sandhāya "bahum me dhaññam naṭṭhan"ti vadanto aladdhameva "naṭṭhan"ti vadati, evamidhāpi appaṭividitāva² susammuṭṭhā nāma. Asammuṭṭhāti paññāya paṭividdhabhāveneva anaṭṭhā³. Sesam purimasadisamevāti.

Susammutthasuttavannanā nitthitā.

### 9. Mānakāmasuttavaņņanā

9. Navame mānakāmassāti mānam kāmentassa icchantassa. Damoti evarūpassa puggalassa samādhipakkhiko damo natthīti vadati. "Saccena danto damasā upeto, vedantagū vusitabrahmacariyo"ti<sup>4</sup> ettha hi indriyasamvaro damoti vutto. "Yadi saccā damā cāgā, khantyā bhiyyodha vijjatī"ti<sup>5</sup> ettha paññā. "Dānena damena samyamena saccavajjena atthi puññam, atthi puññassa āgamo"ti<sup>6</sup> ettha uposathakammam. "Sakkhissasi kho tvam puṇṇa iminā damūpasamena samannāgato Sunāparantasmim janapade viharitun"ti<sup>7</sup> ettha adhivāsanakhanti. Imasmim pana sutte damoti samādhipakkhikadhammānam etam nāmam. Tenevāha "na monamatthi asamāhitassā"ti. Tattha monanti catumaggañāṇam, tam hi munātīti monam, catusaccadhamme jānātīti attho. Maccudheyyassāti tebhūmakavaṭṭassa. Tañhi maccuno patiṭṭhānaṭṭhena maccudheyyanti vuccati. Pāranti tasseva pāram nibbānam. Tareyyāti paṭivijjheyya pāpuṇeyya vā. Idam vuttam hoti—eko araññe viharanto pamatto puggalo maccudheyyassa pāram na tareyya na paṭivijjheyya na pāpuṇeyyāti.

Mānam pahāyāti arahattamaggena navavidhamānam pajahitvā. Susamāhitattoti upacārappanāsamādhīhi suṭṭu samāhitatto. Sucetasoti

<sup>1.</sup> Sammutthā (Syā)

<sup>2.</sup> Appaṭivīditāya (Syā)

<sup>3.</sup> Amuṭṭhā (Syā)

<sup>4.</sup> Sam 1. 170 pitthe.

<sup>5.</sup> Sam 1. 217; Khu 1. 307 pitthesu.

<sup>6.</sup> Sam 2. 531 pitthe.

<sup>7.</sup> Ma 3. 313; Sam 2. 287 pitthesu.

ñānasampayuttatāya sundaracitto. Ñānavippayuttacittena hi sucetasoti na vuccati, tasmā ñānasampayuttena sucetaso hutvāti attho. Sbbadhi vippamuttoti sabbesu khandhāyatanādīsu vippamutto hutvā. Tareyyāti ettha tebhūmakavattam samatikkamanto nibbānam pativījihnto taratīti pativedhataranam nāma vuttam. Iti imāya gāthāya tisso sikkhā kathitā honti. Ktham—māno nāmāyam sīlabhedano<sup>1</sup>, tasmā "mānam pahāyā"ti iminā adhisīlasikkhā kathitā hoti. "Susamāhitatto"ti iminā adhicittasikkhā. "Sucetaso"ti ettha cittena paññā dassitā, tasmā iminā adhipaññāsikkhā kathitā. Adhisīlañca nāma sīle sati hoti, adhicittam citte sati, adhipaññā paññāya sati. Tasmā sīlam nāma pañcapi dasapi sīlāni, pātimokkhasamvaro adhisīlam nāmāti veditabbam. Attha samāpattiyo cittam, vipassanāpādakajjhānam adhicittam. Kammassakatañānam paññā, vipassanā adhipaññā. Anuppannepi hi Buddhuppāde pavattatīti pañcasīlam dasasīlam sīlameva, pātimokkhasamvarasīlam Buddhuppādeveva pavattatīti adhisīlam. Cittapaññāsupi eseva nayo. Apica nibbānam patthayantena samādinnam pañcasīlampi dasasīlampi adhisīlameva. Samāpannā attha samāpattiyopi adhicittameva. Sabbampi vā lokiyasīlam sīlameva, lokuttaram adhisīlam. Cittapaññāsupi eseva nayoti. Iti imāya gāthāya samodhānetvā tisso sikkhā sakalasāsanam kathitam hotīti.

Mānakāmasuttavaņņanā niţţhitā.

# 10. Araññasuttavaṇṇanā

10. Dasame santānanti santakilesānam, paṇḍitānam vā. "Santo have sabbhi pavedayanti², dūre santo pakāsantī"ti-ādīsu³ hi paṇḍitāpi santoti vuttā. Brahmacārinanti seṭṭhacārīnam maggabrahmacariyavāsam vasantānam. Kena vaṇṇo pasīdatīti kena kāraṇena chavivaṇṇo pasīdatīti pucchati. Kasmā panesā evam pucchati? Esā kira vanasaṇḍavāsikā bhummadevatā āraññake bhikkhū pacchābhattam piṇḍapātapaṭikkante araññam

<sup>1.</sup> Sīlabhedako (Ka)

<sup>2.</sup> Khu 6. 136 pitthe jātake.

<sup>3.</sup> Khu 1. 156 pitthe Dhammapade.

pavisitvā rattiṭṭhānadivāṭṭhānesu mūlakammaṭṭhānaṁ¹ gahetvā nisinne passati. Tesañca evaṁ nisinnānaṁ balavacittekaggatā uppajjati. Tato visabhāgasantati vūpasammati, sabhāgasantati okkamati, cittaṁ pasīdati. Citte pasanne lohitaṁ pasīdati, cittasamuṭṭhānāni upādārūpāni parisuddhāni honti, vaṇṭā pamuttatālaphalassa viya mukhassa vaṇṇo hoti. Taṁ disvā devatā cintesi "sarīravaṇṇo nāmāyaṁ paṇītāni rasasampannāni bhojanāni sukhasamphassāni nivāsanapāvuraṇasayanāni utusukhe tebhūmikādibhede ca pāsāde mālāgandhavilepanādīni ca labhantānaṁ pasīdati, ime pana bhikkhū piṇḍāya caritvā missakabhattaṁ bhuñjanti, viraṭamañcake² vā phalake vā silāya vā sayanāni kappenti, rukkhamūlādīsu vā abbhokāse vā vasanti, kena nu kho kāranena etesaṁ vanno pasīdatī"ti. Tasmā pucchi.

Athassā Bhagavā kāraṇaṁ kathento dutiyaṁ gāthaṁ āha. Tattha atītanti atīte Asuko nāma rājā dhammiko ahosi, so amhākaṁ paṇīte paccaye adāsi. Ācariyupajjhāyā lābhino ahesuṁ. Atha mayaṁ evarūpāni bhojanāni bhuñjimhā, cīvarāni pārupimhāti evaṁ ekacce paccayabāhullikā viya ime bhikkhū atītaṁ nānusocanti. Nappajappanti nāgatanti anāgate dhammiko rājā bhavissati, phītā janapadā bhavissanti, bahūni sappinavanītādīni uppajjissanti, "khādatha bhuñjathā"ti tattha tattha vattāro bhavissanti, tadā mayaṁ evarūpāni bhojanāni bhuñjissāma, cīvarāni pārupissāmāti evaṁ anāgataṁ na patthenti. Paccuppannenāti yena kenaci taṅkhaṇe laddhena yāpenti. Tenāti tena tividhenāpi kāraṇena.

Evam vannasampattim dassetvā idāni tasseva vannassa vināsam dassento anantaram gāthamāha. Tattha **anāhatappajappāyā**ti anāgatassa patthanāya. **Etenā**ti etena kāranadvayena. **Naļova harito luto**ti yathā harito nalo lāyitvā unhapāsāne pakkhitto sussati, evam sussantīti.

Araññasuttavannanā niţţhitā.

# Nalavaggo pathamo.

<sup>1.</sup> Lakkhaṇakammaṭṭhānaṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Bidalamañcake (Si), vidalamañcake (Syā), biraṭhamañcake (Ke)

## 2. Nandanavagga

#### 1. Nandanasuttavannanā

11. Nandanavaggassa paṭhame tatrāti tasmim ārāme. Khoti byañjanasiliṭṭhatāvasena nipātamattam. Bikkhū āmantesīti parisajeṭṭhake bhikkhū jānāpesi. Bhikkhavoti tesam āmantanākāradīpanam. Bhadanteti pativacanadānam. Te bhikkhūti ye tattha sammukhībhūtā dhammapaṭiggāhakā bhikkhū. Bhagavato paccassosunti Bhagavato vacanam pati-assosum, abhimukhā hutvā suṇimsu sampaṭicchim sūti attho. Etadavocāti etamidāni vattabbam "bhūtapubban"ti-ādivacanam avoca. Tattha tāvatimsakāyikāti Tāvatimsakāye nibbattā. Tāvatimsakāyo nāma dutiyadevaloko vuccati. Maghena¹ māṇavena saddhim Macalagāme kālam katvā tattha uppanne tettimsa devaputte upādāya kira tassa devalokassa ayam paṇṇatti jātāti vadanti. Yasmā pana sesacakkavāļesupi cha kāmāvacaradevalokā atthi. Vuttampi cetam "sahassam Cātumahārājikānam sahassam Tāvatimsānan"ti², tasmā nāmapaṇṇattiyevesā tassa devalokassāti veditabbā. Evam hi niddosam padam hoti.

Nandane vaneti ettha tam vanam paviţţhe paviţthe nandayati tosetīti Nandanam. Pancasu hi maraṇanimittesu uppannesu "sampattim pahāya cavissāmā"ti³ paridevamānā devatā Sakko Devānamindo "mā paridevittha, abhijjanadhammā nāma sankhārā natthī"ti ovaditvā tattha pavesāpeti. Tāsam añnāhi devatāhi bāhāsu gahetvā pavesitānampi tassa sampattim disvāva maraṇasoko vūpasammati, pītipāmojjameva uppajjati. Atha⁴ tasmim kīļamānā eva uṇhasantatto himapiṇḍo viya vilīyanti, vātāpahatadīpasikhā viya vijjhāyantīti evam yamkinci anto paviṭṭham nandayati tosetiyevāti Nandanam, tasmim Nandane. Accharāsaṅghaparivutāti accharāti devadhītānam nāmam, tāsam samūhena parivutā.

**Dibbehī**ti devaloke nibbattehi. **Pañcahi kāmaguṇehī**ti manāpiyarūpasaddagandarasaphoṭṭhabbasañkhātehi pañcahi kāmabandhanehi kāmakoṭṭhāsehi

<sup>1.</sup> Māghena (Ka)

<sup>3.</sup> Cavissāma cavissāmāti (Sī)

<sup>2.</sup> Am 3. 303 pithe.

<sup>4.</sup> Tadā (Ka)

vā. Samappitāti upetā. Itaram tassova vevacanam. Paricārayamānāti ramamānā<sup>1</sup>, tesu tesu vā rūpādīsu indriyāni sañcārayamānā. Tāyam velāyanti tasmim paricāraņakāle. So panassa devaputtassa adhunā abhinibbattakālo veditabbo. Tassa hi paṭisandhikkhaṇeyeva rattasuvaṇṇakkhandho viya virocayamāno tigāvutappamāṇo attabhāvo nibbatti. So dibbavatthanivattho dibbālaṅkārapaṭimaṇḍito dibbamālāvīlepanadharo dibbehi candanacuṇṇehi samam vikiriyamāno² dibbehi pañcahi kāmaguṇehi ovuto nivuto³ pariyonaddho lobgābhibhūto hutvā lobhanissaraṇm nibbānam apassanto āsabhim vācam bhāsanto viya mahāsaddena "na te sukham pajānantī"ti imam gātham gāyamāno Nandanavane vicari. Tena vuttam "tāyam velāyam imam gātham abhāsī"ti.

Ye na passanti nandananti ye tatra pañcakāmaguṇānubhavanavasena Nandanavanaṁ na passanti. Naradevānanti devanarānaṁ, devapurisānanti attho. Tidasānanti tikkhattuṁ dasannaṁ. Yasassinanti parivārasaṅkhātena yasena sampannānaṁ.

Aññatarā devatāti ekā ariyasāvikā devatā. Pccabhāsīti "ayam bhāladevatā imam sampattim niccam acalam maññati, nāssā chedanabhedanaviddhamsanadhammatam jānātī"ti adhippāyam vivaṭṭetvā dassentī "na tvam bāle"ti imāya gāthāya pati-abhāsi. Yathā arahatam vacoti yathā arahantānam vacanam, tathā tvam na jānāsīti. Evam tassā adhippāyam paṭikkhipitvā idāni arahantānam vacanam dassentī aniccāti-ādimāha. Tattha aniccā vata saṅkhārāti sabbe tebhūmakasaṅkhārā hutvā abhāvatthena aniccā. Uppādavayadhamminoti uppādavayasabhāvā. Uppajjitvā nirujjhantīti idam purimasseva vevacanam. Yasmā vā uppajjitvā nirujjhanti, tasmā uppādavayadhamminoti. Uppādavayaggahaṇena cettha tadantarā vemajjhaṭṭhānam⁴ gahitameva hoti. Tesam vūpasamo sukhoti tesam saṅkhārānam vūpasamasaṅkhātam nibbānameva sukham. Idam arahatam vacoti.

### Nandanasuttavannanā niţthitā.

<sup>1.</sup> Ramayamānā (Syā)

<sup>2.</sup> Sammāvikiriyamāno (Sī), samavikiriyamāno (Syā)

<sup>3.</sup> Ophuto niphuto (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Bhadanantaraṭhānaṁ (Sī), tadantaraṁ ṭhānaṁ (Syā)

#### 2. Nandatisuttavannanā

12. Dutiye nandatīti tussati attamano hoti. Pattimāti bahuputto. Tassa hi ekacce puttā kasikammam katvā dhaññassa kotthe pūrenti, ekacce vanijjam katvā hiraññasuvannam āharanti, ekacce rājānam upatthahitvā yānavāhanagāmanigamādīni labhanti. Atha tesam ānubhāvasankhātam<sup>1</sup> sirim anubhavamānā mātā vā pitā vā nandati. Chanadivasādīsu vā manditapasādhite putte sampattim anubhavamāne disvā nandatīti "nandati puttehi puttimā"ti āha. Gohi tathevāti yathā puttimā puttehi, tathā gosāmikopi sampannam gomandalam disvā gāvo nissāya gorasasampattim anubhayamāno gohi nandati. Upadhī hi narassa nandanāti ettha upadhīti cattāro upadhī kāmūpadhi khandhūpadhi kilesūpadhi abhisankhārūpadhīti. Kāmāpi hi "yam pañca kāmagune paticca uppajjati sukham somanassam, ayam kāmānam assādo"ti2 evam vuttassa sukhassa adhitthānabhāvato "upadhiyati ettha sukhan"ti iminā vacanatthena upadhīti vuccati. Khandhāpi khandhamūlakassa dukkhassa adhitthānabhāvato, kilesāpi apāyadukkhassa adhitthānabhāvato, abhisankhārāpi bhavadukkhassa adhittānathāvatoti. Idha pana kāmūpadhi adhippeto. Pañca hi kāmagunā tebhūmikādipāsādaulārasavana<sup>3</sup> vatthālankāranāṭakaparivārādivasena paccupaṭṭhitā pītisomanassam upasamharamānā naram nandayanti. Tasmā yathā puttā ca gāvo ca, evam imepi upadhī hi<sup>4</sup> narassa nandanāti veditabbā. **Na hi so** nandati yo nirūpadhīti yo kāmagunasampattirahito daliddo dullabhaghāsacchādano, na hi so nandati. Evarūpo manussapeto ca manussa- nerayiko ca kim nandissati Bhagavāti āha.

Idam sutvā Satthā cintesi—"ayam devatā sokavatthumeva Nandavatthum karoti, sokavatthubhāvamassā dīpessāmī"ti phalena phalam pātento viya tāyeva upamāya tassā vādam bhindanto tameva gātham parivattetvā socatīti āha. Tattha socati puttehīti videsagamanādivasena puttesu nattesupi nassantesupi idāni nassissantīti

<sup>1.</sup> Anubhāvasambhūtaṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Ma 1. 120 pitthe.

<sup>3. ...</sup>sayanaseyya (Sī)

<sup>4.</sup> Imehi upadhīhi (Kha) Ţīkā pana passitabbā.

nāsasaṅkīpi socati, tathā matesupi marantesupi corehi rājapurisehi gahitesu vā paccatthikānaṁ hatthaṁ upgatesu vā maraṇasaṅkīpi hutvā socati, rukkhapabbatādīhi patitvā hatthapādādīnaṁ bhedavasena bhinnesupi bhijjantesupi bhedasaṅkīpi hutvā socati. Yathā ca puttehi puttimā, gosāmikopi tatheva navahākārehi gohi socati. **Upadhī hi narassa** socanāti yathā ca puttagāvo¹, evaṁ pañca kāmaguṇopadhīpi²—

"Tassa ce kāmayānassa, chandajātassa jantuno. Te kāmā parihāyanti, sallaviddhova ruppatī"ti<sup>3</sup>—

Vuttanayena naram socenti. Tasmā narassa socanā sokavatthukamevāti veditabbā. **Na hi so socati, yo nirūpadhīti** yassa pana catubbidhāpete upadhiyo natthi, so nirupadhi Mahākhīṇāsavo kim socissati, na socati devateti.

Nandatisuttavannanā nitthitā.

## 3. Natthiputtasamasuttavannanā

13. Tatiye natthi puttasamam pemanti virūpepi hi attano puttake suvaṇṇabimbakam viya maññanti, mālāguļe viya sīsādīsu katvā pariharamānā tehi ohaditāpi<sup>4</sup> omuttikāpi gandhavilepanapatitā viya somanassam āpajjanti. Tenāha "natthi puttasamam peman"ti. Puttapemasamam pemam nāma natthīti vuttam hoti. Gosamitam dhananti gohi samam godhanasamam godhanasadisam aññam dhanam nāma natthī Bhagavāti āha. Sūriyasamā ābhāti sūriyābhāya samā aññā ābhā nāma natthīti dasseti. Samuddaparamāti ye keci aññe sarā nāma, sabbe te samuddaparamā, samuddo tesam uttamo, samuddasadisam aññam udakanidhānam nāma natthi Bhagavāti.

Yasmā pana attapemena samam pemam nāma natthi. Mātāpitādayo<sup>5</sup> hi chaṭṭetvāpi puttadhītādayo<sup>6</sup> ca aposetvāpi sattā

- 1. Puttagohi (Ka)
- 3. Khu 1. 399 piṭṭhe Suttanipāte.
- 5. Mātāpitaro (Ka)

- 2. Pañcakāmaguņopadhīhi (Sī, Ka)
- 4. Ohānitāpi (Sī, Syā)
- 6. Puttadhītaro (Ka)

attānameva posenti. Dhaññena ca samaṁ dhanaṁ nāma natthi. (Yadā hi sattā dubbhikkhā honti)¹, tathārūpe hi kāle hiraññasuvaṇṇādīni gomahiṁsādīnipi dhaññaggahaṇatthaṁ dhaññasāmikānameva santikaṁ gahetvā gacchanti. Paññāya ca samā ābhā nāma natthi. Sūriyādayo hi ekadesaṁyeva obhāsanti, paccuppannameva ca tamaṁ vinodenti. Paññā pana dasasahassimpi lokadhātuṁ ekapajjotaṁ kātuṁ sakkoti, atītaṁsādipaṭicchādakaṁ ca tamaṁ vidhamati. Meghavuṭṭhiyā ca samo saro nāma natthi. Nadīvāpi hotu talākādīni vā, vuṭṭisamo saro nāma natthi. Meghavuṭṭhiyā hi pacchinnāya mahāsamuddo aṅgulipabbatemanamattampi udakaṁ na hoti, vuṭṭhiyā panapavattamānāya yāva ābhassarabhavanāpi ekodakaṁ hoti. Tasmā Bhagavā devatāya paṭigāthaṁ vadanto natthi attasamaṁ pemanti-ādimāhāti.

Natthiputtasamasuttavannanā niţţhitā.

## 4. Khattiyasuttavannanā

14. Catutthe **khattiyo dvipadan**ti dvipadānam rājā seṭṭho. **Komārī**ti kumārikāle gahitā. Ayam sesabhariyānam seṭṭhāti vadati. **Pubbajo**ti paṭhamam jāto kāṇo vāpi hotu kuṇi-ādīnam vā aññataro, yo paṭhamam jāto, ayameva putto imissā devatāya vāde seṭṭho nāma hoti. Yasmā pana dvipadādīnam Buddhādayo seṭṭhā, tasmā Bhagavā paṭigātham āha. Tattha kiñcāpi Bhagavā sabbesamyeva apadādibhedānam sattānam seṭṭho, uppajjamāno panesa sabbasattaseṭṭho dvipadesuyeva uppajjati, tasmā **Sambuddho dvipadam seṭṭho**ti āha. Dvipadesu uppannassa cassa sabbasattaseṭṭhabhāvo appaṭihatova hoti. **Ājānīyo**ti hatthī vā hotu assādīsu aññataro vā, yo kāraṇam jānāti, ayam ājānīyova catuppadānam seṭṭhoti attho. Kūṭakaṇṇarañño guļavaṇṇa-asso viya. Rājā kira pācīnadvārena nikkhamitvā Cetiyapabbatam gamissāmīti Kalambanadītīram² sampatto, asso tīre ṭhatvā udakam otaritum na icchati, rājā assācariyam āmantetvā

"aho vata tayā asso sikkhāpito udakam otaritum na icchatī"ti āha. Ācariyo "susikkhāpito deva asso, etassa hi cittam 'sacāham udakam otarissāmi, vālam temissati, vāle tinte rañño ange udakam pāteyyā'ti, evam tumhākam sarīre udakapātanabhayena na otarati, vālam gaṇhāpethā"ti āha. Rājā tathā kāresi. Asso vegeva otaritvā pāram gato. Sussūsāti sussūsamānā. Kumārikāle vā gahitā hotu pacchā vā, surūpā vā virūpā vā, yā sāmikam sussūsati paricarati toseti, sā bhariyānam seṭṭhā. Assavoti āsuṇamāno. Jeṭṭho vā hi hotu kaniṭṭho vā, yo mātāpitūnam vacanam suṇāti, sampaṭicchati, ovādapaṭikaro hoti, ayam puttānam seṭṭho, aññehi sandhicchedakādicorehi puttehi ko attho devateti.

Khattiyasuttavannanā niţţhitā.

#### 5. Saņamānasuttavaņņanā

15. Pañcame **thite majjhanhike**ti thitamajjhanhike. **Sannisīvesū**ti yathā phāsukatthānam upagantvā sannisinnesu vissamamānesu.

Thitamajjhanhikakālo nāmesa sabbasattānam iriyāpathadubbalyakālo. Idha pana pakkhīnamyeva vasena dassito. Saṇatevāti saṇati viya mahāviravam viya muccati¹. Saṇamānameva cettha "saṇatevā"ti vuttam. Tappaṭibhāgam nāmetam. Nidāghasamayasmim hi ṭhitamajjhanhikakāle catuppadagaṇesu ceva pakkhīgaṇesu ca sannisinnesu vātapūritānam susirarukkhānañceva chīddaveṇupabbānañca khandhena khandham sākhāya sākham saṃghaṭṭayantānam pādapānañca araññamajjhe mahāsaddo uppajjati. Tam sandhāyetam vuttam. Tam bhayam paṭibhāti manti tam evarūpe kāle mahā-araññassa saṇamānam mayham bhayam hutvā upaṭṭhāti. Dandhapaññā kiresā devatā tasmim khaṇe attano nisajjaphāsukam kathāphāsukam dutiyakam alabhantī evamāha. Yasmā pana tādise kāle piṇḍapātapaṭikkantassa vivitte araññāyatane kammaṭṭhānam gahetvā nisinnassa bhikkhuno anappakam sukham uppajjati, yam sandhāya vuttam—

\_\_\_\_\_

"Suññāgāraṁ paviṭṭhassa, santacittassa bhikkhuno. Amānusī ratī hoti, sammā dhammaṁ vipassato"ti¹ ca, "Purato pacchato vāpi, aparo ce na vijjati. Atīva phāsu bhavati, ekassa vasato vane"ti² ca.

Tasmā Bhagavā dutiyam gāthamāha. Tattha **sā rati paṭibhāti man**ti yā evarūpe kāle ekakassa<sup>3</sup> nisajjā nāma, sā rati mayham upaṭṭhātīti attho. Sesam tādisamevāti.

Saṇamānasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

## 6. Niddātandīsuttavannanā

16. Chaṭṭhe niddāti "abhijānāmahaṁ Aggivessana gimhānaṁ pacchime māse niddaṁ okkamitā"ti<sup>4</sup> evarūpāya abyākataniddāya pubbabhāgāparabhāgesu sekhaputhujjanānaṁ sasaṅkhārika-akusale citte uppannaṁ thinamiddhaṁ. Tandīti aticchātātisītādikālesu<sup>5</sup> uppannaṁ āgantukaṁ ālasiyaṁ. Vuttampi cetaṁ—tattha katamā tandī, yā tandī tandiyanā tandimanatā ālasyaṁ ālasyāyanā ālasyāyitattaṁ, ayaṁ vuccati tandīti<sup>6</sup>. Vijambhitāti kāyavijambhanā<sup>7</sup>. Aratīti akusalapakkhā ukkaṇṭhitatā. Bhattasammadoti bhattamucchā bhattakilamatho. Vitthāro pana tesaṁ "tattha katamā vijambhitā, yā kāyassa jambhanā vijambhanā"ti-ādinā nayena abhidhamme āgatova. Etenāti etena niddādinā upakkilesena upakkiliṭṭho nivāritapātubhāvo. Nappakāsatīti na jotati, na pātubhavatīti attho. Ariyamaggoti lokuttaramaggo. Idhāti imasmim loke. Pāṇinanti sattānaṁ. Vīriyenāti maggasahajātavīriyena. Naṁ paṇāmetvāti etaṁ kilesajātaṁ nīharitvā. Ariyamaggoti lokiyalokuttaramaggo. Iti maggeneva upakkilese nīharitvā maggassa visuddhi vuttāti.

# Niddātandīsuttavaņņanā niţţhitā.

- 1. Khu 1. 67 pithe Dhammapade.
- 3. Ekekassa (Syā) 4. Ma 1. 316 pithe.
- 6. Abhi 2. 365 pithe.

- 2. Khu 2. 301 Theragāthāyam.
- 5. Aticchātātisītavātādikālesu (Sī)
- 7. Vījamhitāti kāyavījamhanā (Syā)

#### 7. Dukkarasuttavannanā

17. Sattame duttitikkhanti dukkhamam du-adhivāsiyam. Abyattenāti bālena. Sāmaññanti samaṇadhammo. Iminā devatā idam dasseti—yam paṇḍitā kulaputtā dasapi vassāni vīsatipi saṭṭhipi vassāni dante abhidantamādhāya¹ jivhāya tālum āhaccapi cetasā cittam abhiniggaṇhitvāpi ekāsanam ekabhattham paṭisevamānā āpāṇakoṭikam brahmacariyam carantā sāmaññam karonti. Tam Bhagavā bālo abyatto kātum na sakkotīti. Bhahū hi tattha sambādhāti tasmim sāmaññasaṅkhāte ariyamagge bahū sambādhā maggādhigamāya paṭipannassa pubbabhāge bahū parissayāti dasseti.

Cittam ce na nivārayeti yadi ayoniso uppannam cittam na nivāreyya, kati ahāni sāmañām careyya, ekadivasampi na careyya. Cittavasiko hi samaṇadhammam kātum na sakkoti. Pade padeti ārammaṇe ārammaṇe. Ārammaṇam hi idha padanti adhippetam. Yasmim yasmim hi ārammaṇe kileso uppajjati, tattha tattha bālo visīdati nāma. Iriyāpathapadampi vaṭṭati. Gamanādīsu hi yattha yattha kileso uppajjati, tattha tattheva visīdati nāma. Saṅkappānanti kāmasaṅkappādīnam.

Kummovāti kacchapo viya. Aṅgānīti gīvapañcamāni aṅgāni. Samodahanti samodahanto, samodahitvā vā. Manovitakketi manamhi uppannavitakke. Ettāvatā idaṁ dasseti—yathā kummo soṇḍipañcamāni aṅgāni sake kapāle samodahanto siṅgālassa² otāraṁ na deti, samodahitvā cassa appasayhataṁ āpajjati, evamevaṁ bhikkhu manamhi uppannavitakke sake ārammaṇakapāle samodahaṁ mārassa otāraṁ na deti, samodahitvā cassa appasayhataṁ āpajjatīti. Anissitoti taṇhādiṭṭhinissayehi anissito hutvā. Aheṭhayānoti avihiṁsamāno. Parinibbutoti kilesanibbānena parinibbuto. Nūpavadeyya kañcīti yaṁkiñci puggalaṁ ācāravipatti-ādīsu yāya kāyaci maṅkuṁ kātukāmo hutvā na vadeyya, "kālena vakkhāmi no akālenā"ti-ādayo pana pañca dhamme ajjhattaṁ upaṭṭhapetvā ullumpanasabhāvasanthitena cittena kāruññataṁ paticca vadeyyāti.

Dukkarasuttavannanā niţţhitā.

### 8. Hirīsuttavannanā

18. Aṭṭhame hirīnisedhoti hiriyā akusale dhamme nisedhetīti hirīnisedho. Koci lokasmim vijjatīti koci evarūpo vijjatīti pucchati. Yo nindam apabodhatīti¹ yo garaham apaharanto bujjhati. Asso bhadro kasāmivāti yathā bhadro assājānīyo kasam apaharanto bujjhati, patodacchāyam disvā samvijjhanto viya kasāya attani nipātam na deti, evameva yo bhikkhu bhūtassa dasa-akkosavatthuno attani nipātam adadanto nindam apabodhati apaharanto bujjhati, evarūpo koci khīṇāsavo vijjatīti pucchati. Abhūtakkosena pana parimutto nāma natthi. Tanuyāti tanukā, hiriyā akusale dhamme nisedhetvā carantā khīṇāsavā nāma appakāti attho. Sadā satāti niccakālam sativepullena samannāgatā. Antam dukkhassa pappuyyāti vaṭṭadukkhassa koṭim antabhūtam nibbānam pāpuṇitvā. Sesam vuttanayamevāti.

Hirīsuttavaņņanā niţţhitā.

9. Kutikāsuttavannanā

19. Navame **kacci te kuṭikā**ti ayam devatā dasa māse antovasanaṭṭhānaṭṭhena mātaram kuṭikam katvā, yathā sakuṇā divasam gocarapasutā rattim kulāvakam allīyanti, evamevam sattā tattha tattha gantvāpi mātugāmassa santikam āgacchanti², ālayavasena bhariyam kulāvakam katvā. Kulapaveṇim santānakaṭṭhena putte santānake katvā, taṇham bandhanam katvā, gāthābandhanena ime pañhe samodhānetvā Bhagavantam pucchi, Bhagavāpissā vissajjento **tagghā**ti-ādimāha. Tattha **tagghā**ti ekamsavacane nipāto. **Natthī**ti pahāya pabbajitattā vaṭṭasmim vā puna mātukucchivāsassa dārabharaṇassa puttanibbattiyā³ vā abhāvato natthi.

Devatā "mayā sannāham bandhitvā guļhā pañhā pucchitā, ayañca samaņo pucchi tamatteyeva vissajjesi, jānam nu kho me ajjhāsayam<sup>4</sup> kathesi,

<sup>1.</sup> Appabodhetīti (Syā)

<sup>3.</sup> Puttanipphattiyā (Sī)

<sup>2.</sup> Āgacchantīti (?)

<sup>4.</sup> Āsayaṁ (Ka)

udāhu ajānam yam vā tam vā mukhāruļham kathesī"ti cintetvā puna **kintāhan**ti-ādimāha. Tattha **kintāhan**ti kim te aham. Athassā Bhagavā ācikkhanto **mātaran**ti-ādimāha. **Sāhu te**ti gāthāya anumoditvā<sup>1</sup> sampahamsitvā Bhagavantam vanditvā gandhamālādīhi pūjetvā attano devatthānameva<sup>2</sup> gatāti.

Kuţikāsuttavannanā niţţhitā.

#### 10. Samiddhisuttavannanā

20. Dasame **tapodārāme**ti tapodassa tattodakassa rahadassa vasena evamladdhanāme ārāme. Vebhārapabbatassa kira heṭṭhā bhummaṭṭhakanāgānam pañcayojanasatikam nāgabhavanam devalokasadisam maṇimayena³ talena ārāmuyyānehi ca samannāgatam. Tattha nāgānam kīṭanaṭṭāne mahā-udakarahado, tato Tapodā nāma nadī sandati kuthitā uṇhodakā. Ksmā panesā edisā? Rājagaham kira parivāretvā Mahāpetaloko tiṭṭhati, tattha dvinnam Mahālohakumbhinirayānam antarena ayam Tapodā āgacchati, tasmā kuthitā sandati. Vuttampi cetam—

"Yatāyam<sup>4</sup> bhikkhave Tapodā sandati, so daho acchodako sītodako sātodako setodako suppatittho ramaṇīyo pahūtamacchakacchapo, cakkamattāni ca padumāni pupphanti. Apicāyam bhikkhave Tapodā dvinnam mahānirayānam antarikāya āgacchati, tenāyam Tapodā kuthitā sandatī"ti<sup>5</sup>.

Imassa pana ārāmassa abhimukhaṭṭhāne tato mahā-udakarahado jāto, tassa vasenāyaṁ vihāro "Tapodārāmo"ti vuccati.

**Samiddhī**ti tassa kira therassa attabhāvo samiddho abhirūpo pāsādiko, tasmā "samiddhī"tveva saṅkhaṁ gato. **Gattāni parisiñcitun**ti padhānikatthero esa, balavapaccūse uttāyāsanā sarīraṁ utuṁ gāhāpetvā<sup>6</sup>

- 1. Anumodetvā (Ka)
- 3. Nimmalena (Ka)
- 5. Vi 1. 149 pitthe.

- 2. Devabhavanameva (Ka)
- 4. Yatoyam (Sī), ydāyam 1. 149 piṭṭhe.
- 6. Utthāya senāsanam utum gāhāpetvā (Syā)

bahi saṭṭhihatthamatte mahācaṅkame aparāparaṁ caṅkamitvā "sedagahitehi gattehi paribhuñjamānaṁ senāsanaṁ kilissatī"ti maññamāno gattāni parisiñcanatthaṁ sarīradhovanatthaṁ upasaṅkami. **Ekacīvaro aṭṭhāsī**ti nivāsanaṁ nivāsetvā kāyabandhanaṁ bandhitvā cīvaraṁ hatthena gahetvā aṭṭhāsi.

Gattāni pubbāpayamānoti gattāni pubbasadisāni vodakāni kurumāno. Allasarīre pārutam hi cīvaram kilissati duggandham hoti, na cetam vattam. Thero pana vattasampanno, tasmā vatte thitova nhāyitvā pecuttaritvā attāsi. Tattha idam nhānavattam—dakatittham gantvā yattha katthaci<sup>1</sup> cīvarāni nikkhipitvā vegena thitakeneva na otaritabbam, sabbadisā pana oloketvā vivittabhāvam natvā khānugumbalatādīni vavatthapetvā tikkhattum ukkāsitvā avakujja thitena uttarāsangacīvaram apanetvā pasāretabbam, kāyabandhanam mocetvā cīvarapittheyeva thapetabbam. Sace udakasātikā natthi, udakante ukkutikam nisīditvā nivāsanam mocetvā sace sinnatthānam<sup>2</sup> atthi, pasāretabbam. No ce atthi, samharitvā thapetabbam. Udakam otarantena sanikam nābhippamānamattam otaritvā vīcim anuttāpentena saddam akarontena nivattitvā āgatadisābhimukhena nimujjitabbam, evam cīvaram rakkhitam hoti. Ummujjantenapi saddam akarontena sanikam ummujjitvā nhānapariyosāne udakante ukkutikena nisīditvā nivāsanam parikkhipitvā utthāya suparimandalam nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā cīvaram apārupitvāva thātabbanti.

Theropi tathā nhāyitvā paccuttaritvā vigacchamāna-udakam kāyam olokayamāno aṭṭhāsi. Tassa pakatiyāpi pāsādikassa paccūsasamaye sammā pariṇatāhārassa uṇhodakena nhātassa ativiya mukhavaṇṇo viroci³, bandhanā pavuttatālaphalam⁴ viya pabhāsampanno puṇṇacando viya taṅkhaṇvikasitapadumam viya mukham sassirikam ahosi, sarīravaṇṇopi vippasīdi. Tasmim samaye vanasaṇḍe adhivatthā bhummadevatā pāsādikam bhikkhum olokayamānā samanam niggahetum asakkontī kāmaparilāhābhibhūtā⁵ hutvā "theram palobhessāmī"ti attabhāvam

<sup>1.</sup> Yattha vā tattha vā (Syā)

<sup>2.</sup> Nisinnaṭṭhānaṁ (Syā)

<sup>3.</sup> Virocati (Ka)

<sup>4.</sup> Pamuttatālaphalam (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Kāmūpanītā lobhābhibhūtā (Syā)

uļārena alankārena alankaritvā sahassavattipadīpam pajjalamānā viya candam utthāpayamānā viya sakalārāmam ekobhāsam katvā theram upasankamitvā avanditvāva vehāse thitā gātham abhāsi. Tena vuttam "atha kho añnatarā devatā -pa- ajjhabhāsī"ti.

Abhutvāti pañca kāmaguņe aparibhuñjitvā. Bhikkhasīti piṇḍāya carasi. Mā taṁ kālo upaccagāti ettha kālo nāma pañcakāmaguṇapaṭisevanakkhamo daharayobbanakālo. Jarājiṇṇena hi obhaggena¹ daṇḍaparāyaṇena pavedhamānena kāsasāsābhibhūtena na sakkā kāme paribhuñjituṁ, iti imaṁ kālaṁ sandhāya devatā "mā taṁ kālo upaccagā"ti āha. Tattha mā upaccagāti mā atikkami.

**Kālam voham na jānāmī**ti ettha **vo**ti nipātamattam. **Kālam na jānāmī**ti maraṇakālam sandhāya vadati. Sattānañhi—

Jīvitam byādhi kālo ca, dehanikkhepanam gati. Pañcete jīvalokasmim, animittā na nāyare<sup>2</sup>.

Tattha jīvitaṁ tāva "ettakameva, na ito paran"ti vavatthānābhāvato³ animittaṁ. Kalalakālepi hi sattā maranti, abbudapesighana-aḍḍhamāsa-ekamāsadvemāsatemāsacatu-māsapañcamāsa -pa- dasamāsakālepi, kucchito nikkhantasamayepi, tato paraṁ vassasatassa antopi bahipi marantiyeva. Byādhipi "imināva byādhinā sattā maranti, na aññenā"ti vavatthānābhāvato animitto. Cakkhurogenapi hi sattā maranti sotarogādīnaṁ aññatarenapi. Kālopi "imasmiṁ yeva kāle maritabbaṁ, na aññasmin"ti evaṁ vavatthānābhāvato animitto. Pubbaḥhepi hi sattā maranti majjhanhikādīnaṁ aññatarasmimpi. Dehanikkhepanampi "idheva mīyamānānaṁ dehena⁴ patitabbaṁ, na aññatthā"ti evaṁ vavatthānābhāvato animittaṁ. Antogāme jātānaṁ hi bahigāmepi attabhāvo patati, bahigāmepi jātānaṁ antogāmepi. Tathā thalajānaṁ jale, jalajānaṁ thaleti anekappakārato vitthāretabbaṁ. Gatipi "ito cutena idha nibbattitabban"ti evaṁ vavatthānābhāvato animittā. Devalokato hi cutā manussesupi

<sup>1.</sup> Obhaggavibhaggena (Ka)

<sup>3.</sup> Vavatthānābhāvatopi (Sī, Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Ñāyare (Sī)

<sup>4.</sup> Deham (Ka)

nibbattanti, manussalokato cutā devalokādīnam yattha katthaci nibbattantīti evam yante yuttagoņo viya gatipañcake<sup>1</sup> loko samparivattati. Tassevam samparivattato "imasmim nāma kāle maraņam bhavissatī"ti imam maraṇassa kālam voham na jānāmi.

Channo kālo na dissatīti ayam kālo mayham paṭicchanno avibhūto na paññāyati. Tasmāti yasmā ayam kālo paṭicchanno na paññāyati, tasmā pañca kāmaguṇe abhutvāva bhikkhāmi. Mā mam kālo upaccagāti ettha samaṇadhammakaraṇakālam sandhāya "kālo"ti āha. Ayañhi samaṇadhammo nāma pacchime kāle tisso vayosīmā² atikkantena obhaggena daṇḍaparāyaṇena pavedhamānena kāsasāsābhibhūtena na sakkā kātum. Tadā hi na sakkā hoti icchiticchitam Buddhavacanam vā gaṇhitum³, dhutaṅgam vā paribhuñjitum, araññavāsam vā vasitum, icchiticchitakkhaṇe samāpattim vā samāpajjitum, padabhāṇa⁴ sarabhaññadhammakathā-anumodanādīni vā kātum, taruṇayobbanakāle panetam sabbam sakkā kātunti ayam samaṇadhammakaraṇassa kālo mā mam upaccagā, yāva mam nātikkamati, tāva kāme abhutvāva samaṇadhammam karomīti āha.

Pathaviyam patiṭṭhahitvāti sā kira devatā "ayam bhikkhu samaṇadhammakaraṇassa kālam nāma katheti, akālam nāma katheti, sahetukam katheti sānisamsan"ti ettāvatāva there lajjam paccupaṭṭhāpetvā mahābrahmam viya aggikkhandham viya ca nam mañnamānā gāravajātā ākāsā oruyha pathaviyam aṭṭhāsi, tam sandhāyetam vuttam. Kiñcāpi pathaviyam ṭhitā, yena panatthena āgatā, punapi tameva gahetvā daharo tvanti-ādimāha. Tattha susūti taruṇo. Kāļakesoti suṭṭhu kāļakeso. Bhadrenāti bhaddakena. Ekacco hi daharopi samāno kāṇo vā hoti kuṇi-ādīnam vā aññataro, so bhadrena yobbanena samannāgato nāma na hoti. Yo pana abhirūpl hoti dssanīyo pāsādiko sabbasampattisampanno, yam yadeva alankāraparihāram icchati, tena tena alankato devaputto viya carati, ayam bhadrena yobbanena samannāgato nāma hoti. Thero ca uttamarūpasampanno, tena nam evamāha.

<sup>1.</sup> Gatipañcako (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Ugganhitum (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Vayasīmā (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Sarabhāṇa (Sī, Ka)

Anikkīļitāvī kāmesūti kāmesu akīļitakīļo¹ abhuttāvī, akatakāmakīļoti attho. Mā sandiṭṭhikaṁ hitvāti yebhuyyena hi tā adiṭṭhasaccā avītarāgā aparacittavidūniyo devatā bhikkhū dasapi vassāni vīsatimpi -pa- saṭṭhimpi vassāni parisuddhaṁ akhaṇḍaṁ brahmacariyaṁ caramāne disvā "ime bhikkhū mānusake pañca kāmaguṇe pahāya dibbe kāme patthayantā samaṇadhammaṁ karontī"ti saññaṁ uppādenti, ayampi tatheva uppādesi. Tasmā mānusake kāme sandiṭṭhike, dibbe ca kālike katvā evamāha.

Na kho ahaṁ āvusoti āvuso ahaṁ sandiṭṭhike kāme hitvā kālike kāme na anudhāvāmi na patthemi na pihemi. Kālikañca kho ahaṁ āvusoti ahaṁ kho āvuso kālikaṁ kāmaṁ hitvā sandiṭṭhikaṁ lokuttaradhammaṁ anudhāvāmi. Iti thero cittānantaraṁ aladdhabbatāya dibbepi mānusakepi pañca kāmaguṇe² kālikāti akāsi, cittānantaraṁ laddhabbatāya lokuttaradhammaṁ sandiṭṭhikanti. Pañcakāmaguṇesu samohitesupi sampannakāmassāpi kāmino cittānantaraṁ icchiticchitārammaṇānubhavanaṁ na sampajjati. Cakkhudvāre iṭṭhārammaṇaṁ anubhavitukāmena hi cittakārapotthakārarūpakārādayo pakkosāpetvā "idaṁ nāma sajjethā"ti vattabbaṁ hoti, etthantare anekakoṭisatasahassāni cittāni uppajjitvā nirujjhanti. Atha pacchā taṁ ārammaṇaṁ sampāpuṇāti. Sesadvāresupi eseva nayo.

Sotāpattimaggānantaraṁ pana sotāpattiphalameva uppajjati, antarā³ aññassa cittassa vāro natthi. Sesaphalesupi eseva nayoti.

So tamevattham gahetvā **kālikā hi āvuso**ti-ādimāha. Tattha **kālikā**ti vuttanayena samohitasampattināpi kālantare pattabbā. **Bahudukkhā**ti pañca kāmahuņe<sup>2</sup> nissāya pattabbadukkhassa bahutāya bahudukkhā.

Tamvatthukasseva upāyāsassa bahutāya **bahupāyāsā. Ādīnavo ettha bhiyyo**ti pañca kāmaguņe<sup>3</sup> nissāya laddhabbasukhato ādīnavo bhiyyo, dukkhameva bahutaranti attho. **Sandiṭṭhiko ayam dhammo**ti ayam lokuttaradhammo yena yena adhigato hoti, tena tena parasaddhāya<sup>4</sup> gantabbatam hitvā paccavekkhaṇañāṇena sayam

<sup>1.</sup> Akatakīļo (Sī)

<sup>3.</sup> Maggassa anantarā (Sī)

<sup>2.</sup> Kāme (Ka)

<sup>4.</sup> Param sandhāya (Syā)

daṭṭhabboti sandiṭṭhiko. Attano phaladānaṁ sandhāya nāssa kāloti akālo, akāloyeva akāliko. Yo ettha ariyamaggadhammo, so attano pavattisamanantarameva phalaṁ detīti attho. "Ehi passa imaṁ dhamman"ti evaṁ pavattaṁ ehipassavidhiṁ arahatīti ehipassiko. Ādittaṁ celaṁ vā sīsaṁ vā ajjhupekkhitvāpi bhāvanāvasena attano citte upanayaṁ¹ arahatīti opaneyyiko. Sabbehi ugghaṭitaññū-ādīhi viññūhi "bhāvito me maggo, adhigataṁ phalaṁ, sacchikato nirodho"ti attani attani veditabboti paccattaṁ veditabbo viññūhīti. Ayamettha saṅkhepo, vitthāro pana Visuddhimagge² dhammānussativaṇṇanāyaṁ vutto.

Idāni sā devatā andho viya rūpavisesam, therena kathitassa atthe ajānantī **kathañca bhikkhū**ti-ādimāha. Tattha **kathañcā**ti padassa "kathañca bhikkhu kālikā kāmā vuttā Bhagavatā, katham bahudukkhā, katham bahupāyāsā"ti evam sabbapadehi sambandho veditabbo.

Navoti aparipunnapancavasso hi bhikkhu navo nāma hoti, pancavassato paṭṭhāya majjhimo, dasavassato paṭṭhāya thero. Aparo naro—aparipunnadasavasso navo, dasavassato paṭṭhāya majjhimo, vīsativassato paṭṭhāya thero. Tesam aham navoti vadati.

Navopi ekacco sattaṭṭhavassakāle pabbajitvā dvādasaterasavassāni sāmaṇerabhāveneva³ atikkanto cirapabbajito hoti, aham pana acirapabbajitoti vadati. **Imaṁ dhammavinayan**ti imaṁ dhammañca vinayañca. Ubhayampetaṁ sāsanasseva nāmaṁ. Dhammena hettha dve piṭakāni vuttāni, vinayena Vinayapiṭakaṁ, iti tīhi piṭakehi pakāsitaṁ paṭipattiṁ adhunā āgatomhīti vadati.

Mahesakkhāhīti mahāparivārāhi. Ekekassa hi devarañño koṭisatampi koṭisahassampi parivāro hoti, te attānam mahante ṭhāne ṭhapetvā Tathāgatam passanti. Tattha amhādisānam appesakkhānam mātugāmajātikānam kuto okāsoti dasseti.

<sup>1.</sup> Upanayanam (Sī), upaneyyam (Syā)

<sup>3.</sup> Sāmanerabhāve (Sī)

<sup>2.</sup> Visuddhi 1. 206 pitthe.

Mayampi āgaccheyyāmāti idam sā devatā "sacepi cakkavāļam pūretvā parisā nisinnā hoti, mahatiyā Buddhavīthiyā Satthu santikam gantum labhatī"ti ñatvā āha. Puccha bhikkhu puccha bhikkhūti thirakaraṇavasena āmeditam katam.

Akkheyyasaññinoti ettha "devo manusso gahaṭṭho pabbajito satto puggalo tisso phusso"ti-ādinā nayena akkheyyato sabbesaṁ akkhānānaṁ sabbāsaṁ kathānaṁ vatthubhūtato pañcakkhandhā "akkheyyā"ti vuccanti. "Satto naro poso puggalo itthī puriso"ti evaṁ saññā etesaṁ atthīti saññino, akkheyyesveva saññinoti akkheyyasaññino, pañcasu khandhesu sattapuggalādisaññinoti attho. Akkheyyasmiṁ patiṭṭhitāti pañcasu khandhesu aṭṭhahākārehi patiṭṭhitā. Ratto hi rāgavasena patiṭṭhito hoti, duṭṭho dosavasena, mūḷho mohavasena, parāmaṭṭho diṭṭhivasena, thāmagato anusayavasena, vinibaddho mānavasena, aniṭṭhaṅgato vicikicchāvasena, vikkhepagato uddhaccavasena, patiṭṭhito hoti. Akkheyyaṁ apariññāyāti pañcakkhandhe tīhi pariññāhi aparijānitvā. Yogamāyanti maccuno yogaṁ payogaṁ pakkhepaṁ upakkhepaṁ upakkamaṁ abbhantaraṁ āgacchanti, maranavasaṁ² gacchantīti attho. Evamimāya gāthāya kālikā kāmā kathitā.

Pariññāyāti ñātapariññā tīraṇapariññā pahānapariññāti imāhi tīhi pariññāhi parijānitvā. Tattha katamā ñātapariññā? Pañcakkhandhe parijānāti "ayaṁ rūpakkhandho -pa- ayaṁ viññāṇakkhandho, imāni tesaṁ lakkhaṇarasapaccupaṭṭhānapadaṭṭhānānī"ti, ayaṁ ñātapariññā. Katamā tīraṇapariññā? Evaṁ ñātaṁ katvā pañcakkhandhe tīreti aniccato dukkhato rogatoti dvācattālīsāya ākārehi, ayaṁ tīraṇapariññā. Katamā pahānapariññā? Evaṁ tīrayitvā aggamaggena pañcasu khandhesu chandarāgaṁ pajahati, ayaṁ pahānapariññā.

Akkhātāram na maññatīti evam tīhi pariññāhi pañcakkhandhe parijānitvā khīṇāsavo bhikkhu akkhātāram puggalam na maññati. Akkhātāranti kammavasena kārakam veditabbam, akkhātabbam kathetabbam puggalam na maññati, na passatīti

<sup>1.</sup> Āmeņditam (Sī)

attho. Kinti akkhātabbanti? "Tisso"ti vā "phusso"ti vā evam yena kenaci nāmena vā gottena vā pakāsetabbam. **Tañhi tassa na hotī**ti tam tassa khīṇāsavassa na hoti. **Yena nam vajjā**ti yena nam "rāgena ratto"ti vā "dosena duṭṭho"ti vā "mohena mūļho"ti vāti koci vadeyya, tam kāraṇam tassa khīnāsavassa natthi.

Sace vijānāsi vadehīti sace evarūpam khīṇāsavam jānāsi, "jānāmī"ti vadehi. No ce jānāsi, atha "Na jānāmī"ti vadehi. Yakkhāti devatam ālapanto āha. Iti imāya gāthāya sandiṭṭhiko navavidho lokuttaradhammo kathito. Sādhūti āyācanatthe nipāto.

Yo maññatīti yo attānam "aham samo"ti vā "visesī"ti vā "nihīno"ti vā maññati. Etena "seyyohamasmī"ti-ādayo tayo mānā gahitāva. Tesu gahitesu nava mānā gahitāva honti. So vivadetha tenāti so puggalo teneva mānena yena kenaci puggalena saddhim "kena mam tvam pāpuṇāsi, kim jātiyā pāpuṇāsi, udāhu gottena, kulapadesena, vaṇṇapokkharatāya, bāhusaccena, dhutaguṇenā"ti evam vivadeyya. Iti imāyapi upaḍḍhagāthāya kālikā kāmā kathitā.

Tīsu vidhāsūti tīsu mānesu. "Ekavidhena rūpasaṅgaho"ti-ādīsu¹ hi koṭṭhāso "vidho"ti vutto. "Kathaṁvidhaṁ sīlavantaṁ vadanti, kathaṁvidhaṁ paññavantaṁ vadantī"ti-ādīsu² ākāro³. "Tisso imā bhikkhave vidhā, katamā tisso. Seyyohamasmīti vidhā, sadisohamasmīti vidhā, hīnohamasmīti vidhā"ti-ādīsu⁴ māno "vidhā"ti vutto, idhāpi mānova. Tena vuttaṁ "tīsu vidhāsūti tīsu mānesū"ti. Avikampamānoti so puggalo etesu saṅkhepato tīsu, vitthārato navasu mānesu na kampati na calati. Samo visesīti na tassa hotīti tassa pahīnamānassa khīṇāsavassa "ahaṁ sadiso"ti vā "seyyo"ti vā "hīno"ti vā na hotīti dasseti. Pacchimapadaṁ vuttanayameva. Iti imāyapi upaḍḍhagāthāya navavidho sandiṭṭhiko lokuttaradhammo kathito.

<sup>1.</sup> Abhi 1. 145 pitthe.

<sup>2.</sup> Sam 1. 51 pitthe.

<sup>3.</sup> Sabhāvo (Ka), santhānam (Abhi-Ttha 1. 343 pitthe.)

<sup>4.</sup> Sam 3. 52 pitthe.

Pahāsi saṅkhanti "paṭisaṅkhā yoniso āhāraṁ āhāretī"ti-ādīsu¹ paññā "saṅkhā"ti āgatā. "Atthi te koci gaṇako vā muddiko vā saṅkhāyako vā, yo pahoti Gaṅgāya vālukaṁ gaṇetun"ti² ettha gaṇanā. "Saññānidānā hi papañcasaṅkhā"ti-ādīsu³ koṭṭhāso. "Yā tesaṁ tesaṁ dhammānaṁ saṅkhā samaññā"ti⁴ ettha paṇṇatti "saṅkhā"ti āgatā. Idhāpi ayameva adhippetā. Pahāsi saṅkhantipadassa hi ayamevattho—ratto duṭṭho mūḷho iti imaṁ paṇṇattiṁ khīṇāsavo pahāsi jahi pajahīti.

Na vimānamajjhagāti navabhedam tividhamānam na upagato.
Nivāsaṭṭhena vā mātukucchi "vimānan"ti vuccati, tam āyatim paṭisandhevasena na upagacchītipi attho. Anāgatatthe atītavacanam.
Acchecchīti chindi. Chinnaganthanti cattāro ganthe chinditvā ṭhitam.
Anīghanti niddukkham. Nirāsanti nittanham. Pariyesamānāti olokayamānā.
Nājjhagamunti na adhigacchanti na vindanti na passanti. Vattamānatthe atītavacanam. Idha vā huram vāti idhaloke vā paraloke vā.
Sabbanivesanesūti tayo bhavā, catasso yoniyo, pañca gatiyo, satta viññāṇaṭṭhitiyo, navasattāvāsā, iti imesupi sabbesu sattanivesanesu evarūpam khīṇāsavam kāyassa bhedā uppajjamānam vā uppannam vā<sup>5</sup> na passantīti attho. Imāya gāthāya sanditthikam lokuttaradhammameva kathesi.

Imañca gāthaṁ sutvā sāpi devatā atthaṁ sallakkhesi, teneva kāraṇena imassa khvāhaṁ bhanteti-ādimāha. Tattha pāpaṁ na kayirāti gāthāya dasakusalakammapathavasenapi kathetuṁ vaṭṭati aṭṭhaṅgikamaggavasenapi. Dasakusalakammapathavasena tāva vacasāti catubbidhaṁ vacīsucaritaṁ gahitaṁ. Manasāti tividhaṁ manosucaritaṁ gahitaṁ. Kāyena vā kiñcana sabbaloketi tividhaṁ kāyasucaritaṁ gahitaṁ. Ime tāva dasakusalakammapathadhammā honti. Kāme pahāyāti iminā pana kāmalukhallikānuyogo paṭikkhitto. Satimā sampajānoti iminā dasakusalakammapathakāraṇaṁ satisampajaññaṁ gahitaṁ. Dukkhaṁ na sevetha anatthasaṁhitanti iminā attakilamathānuyogo paṭisiddho. Iti devatā "ubho ante

<sup>1.</sup> Sam 2. 323, 385 pitthesu.

<sup>3.</sup> Khu 1. 414 pitthe.

<sup>5.</sup> Upapajjamānam vā upapannam vā(Syā)

<sup>2.</sup> Sam 2. 545 pitthe.

<sup>4.</sup> Abhi 1. 256 pitthe.

<sup>6.</sup> Kiñcanam (Sī, Syā)

vivajjetvā kāraņehi satisampajaññehi saddhim dasakusalakammapathadhamme tumhehi kathite ājānāmi Bhagavā"ti vadati.

Aṭṭhaṅgikamaggavasena pana ayaṁ nayo—tasmiṁ kira ṭhāne mahatī dhammadesanā ahosi. Desanāpariyosāne devatā yathāṭhāne ṭhitāva desanānusārena ñāṇaṁ pesetvā sotāpattiphale patiṭṭhāya attanā adhigataṁ aṭṭhaṅgikaṁ maggaṁ dassentī evamāha. Tattha vacasāti sammāvācā gahitā, mano pana aṅgaṁ na hotīti manasāti maggasampayuttakaṁ¹ cittaṁ gahitaṁ. Kāyena vā kiñcana sabbaloketi sammākammanto gahito, ājīvo pana vācākammantapakkhikattā gahitova hoti. Satimāti iminā vāyāmasatisamādhayo gahitā. Sampajānotipadena sammādiṭṭhisammāsaṅkappā. Kāme pahāya, dukkhaṁ na sevethātipadadvayena antadvayavajjanaṁ². Iti ime dve ante anupagamma majjhimaṁ paṭipadaṁ tumhehi kathitaṁ ājānāmi Bhagavāti vatvā Tathāgataṁ gandhamālādīhi pūjetvā padakkhinaṁ katvā pakkāmīti.

Samiddhisuttavannanā niţţhitā.

Nandanavaggo dutiyo.

# 3. Sattivagga

## 1. Sattisuttavannanā

21. Sattivaggassa paṭhame sattiyāti desanāsīsametaṁ, ekatodhārādinā satthenāti attho. Omaṭṭhoti pahato. Cattāro hi pahārā omaṭṭho ummaṭṭho maṭṭho vimaṭṭhoti. Tattha upari ṭhatvā adhomukhaṁ dinnapahāro omaṭṭho nāma, heṭṭhā ṭhatvā uddhaṁmukhaṁ³ dinno ummaṭṭho nāma, aggaṭasūci viya vinivijjhitvā gato maṭṭho nāma, seso sabbopi vimaṭṭho nāma. Imasmiṁ pana ṭhāne omaṭṭho gahito. So hi sabbadāruṇo duruddharasallo duttikiccho antodoso antopubbalohitova hoti, pubbalohitaṁ anikkhamitvā vaṇamukhaṁ pariyonandhitvā tiṭṭhati.

<sup>1.</sup> Maggasampayuttam (Sī)

Pubbalohitam nīharitukāmehi mañcena saddhim bandhitvā adhosiro kātabbo hoti, maraṇam vā maraṇamattam vā dukkham pāpuṇāti. **Paribbaje**ti vihareyya.

Imāya gāthāya kiṁ katheti? Yathā sattiyā omaṭṭho puriso sallubbahanavaṇatikicchanānaṁ atthāya vīriyaṁ ārabhati, payogaṁ karoti parakkamati. Yathā ca ḍayhamāno¹ matthake ādittasīso tassa nibbāpanatthāya vīriyaṁ ārabhati, payogaṁ karoti parakkamati, evameva bhikkhu kāmarāgaṁ pahānāya sato appamatto hutvā vihareyya Bhagavāti kathesi.

Atha Bhagavā cintesi—imāya devatāya upamā tāva daļham katvā ānītā, attham pana parittakam gahetvā ṭhitā, punappunam kathentīpi hesā kāmarāgassa vikkhambhanapahānameva katheyya. Yāva ca kāmarāgo maggena na samugghāṭiyati, tāva anubaddhova hoti. Iti tameva opammam gahetvā paṭhamamaggavasena desanam vinivaṭṭetvā desento dutiyam gāthamāha. Tassattho purimānusāreneva veditabboti. . Paṭhamam.

### 2. Phusatisuttavannanā

22. Dutiye nāphusantaṁ phusatīti kammaṁ aphusantaṁ vipāko na phusati, kammameva vā aphusantaṁ kammaṁ na phusati. Kammaṁ hi nākaroto kariyati². Phusantañca tato phuseti kammaṁ phusantaṁ vipāko phusati, kammameva vā phusati. Kammaṁ hi karoto kariyati³. Tasmā phusantaṁ phusati, appaduṭṭhapadosinanti yasmā na aphusantaṁ phusati, phusantañca phusati, ayaṁ kammavipākānaṁ dhammatā, tasmā yo "appaduṭṭhassa narassa dussati, suddhassa posassa anaṅgaṇassā"ti evaṁ vutto appaduṭṭhapadosī puggalo, taṁ puggalaṁ kammaṁ phusantameva kammaṁ phusati, vipāko vā phusati. So hi parassa upaghātaṁ kātuṁ sakkoti vā mā vā, attā panānena catūsu apāyesu ṭhapito nāma hoti. Tenāha Bhagavā "tameva bālaṁ pacceti pāpaṁ, sukhumo rajo paṭivātaṁva khitto"ti. . Dutiyaṁ.

<sup>1.</sup> Dayhamāno (Ka)

<sup>2.</sup> Nākārako kayirati(Sī), nākaronto kariyati (Ka)

<sup>3.</sup> Kārako kayirati (Sī)

#### 3. Jatāsuttavannanā

23. Tatiye antojaṭāti gāthāyam jaṭāti taṇhāya jāliniyā adhivacanam. Sā hi rūpādīsu ārammaṇesu heṭṭhupariyavasena punappunam uppajjanato samsibbanaṭṭhena veļugumbādīnam sākhājālasankhātā jaṭā viyāti jaṭā. Sā panesā sakaparikkhāraparaparikkhāresu saka-attabhāvapara-attabhāvesu ajjhattikāyatanabāhirāyatanesu ca uppajjanato antojaṭā bahijaṭāti vuccati. Tāya evam uppajjamānāya jaṭāya jaṭitā pajā. Yathā nāma veļujaṭādīhi veļuādayo, evam tāya taṇhājaṭāya sabbāpi ayam sattanikāyasankhātā pajā jaṭitā vinaddhā, samsibbitāti attho. Yasmā ca evam jaṭitā, taṁ taṁ Gotama pucchāmīti tasmā taṁ pucchāmi. Gotamāti Bhagavantaṁ gottena ālapati. Ko imaṁ vijaṭaye jaṭanti imaṁ evaṁ tedhātukaṁ jaṭetvā ṭhitaṁ jaṭaṁ ko vijaṭeyya, vijaṭetuṁ ko samatthoti pucchati.

Athassa Bhagavā tamattham vissajjento sīle patiṭṭhāyāti-ādimāha. Tattha sīle patiṭṭhāyāti catupārisuddhisīle ṭhatvā. Ettha ca Bhagavā jaṭāvijaṭanam pucchito sīlam ārabhanto na "aññam puṭṭho aññam kathetī"ti veditabbo. Jaṭāvijaṭakassa hi patiṭṭhādassanatthamettha¹ sīlam kathitam.

Naroti satto. Sapaññoti kammajatihetukapaṭisandhipaññāya paññavā. Cittaṁ paññañca bhāvayanti samādhiñceva vipassanañca bhāvayamāno. Cittasīsena hettha aṭṭha samāpattiyo kathitā, paññānāmena vipassanā. Ātāpīti vīriyavā. Vīriyañhi kilesānaṁ ātāpanaparitāpanaṭṭhena "ātāpo"ti vuccati, tadassa atthīti ātāpī. Nipakoti nepakkaṁ vuccati paññā, tāya samannāgatoti attho. Iminā padena parihāriyapaññaṁ dasseti. Pārihāriyapaññā nāma "ayaṁ kālo uddesassa, ayaṁ kālo paripucchāyā"ti-ādinā nayena sabbattha kārāpitā² pariharitabbapaññā. Imasmiṁ hi pañhābyākaraḥe tikkhattuṁ paññā āgatā. Tattha paṭhamā jātipaññā, dutiyā vipassanāpaññā, tatiyā sabbakiccapariṇāyikā pārihāriyapaññā.

<sup>1.</sup> Patithathenapettha (Sī)

So imam vijataye jatanti so imehi sīsādīhi samannāgato bhikkhu. Yathā nāma puriso pathaviyam patiṭṭhāya sunisitam sattham ukkhipitvā mahantam veļugumbam vijaṭeyya, evamevam sīle patiṭṭhāya samādhisilāyam sunesitam vipassanāpaññāsattham vīriyabalapaggahitena pārihāriyapaññāhatthena ukkhipitvā sabbampi tam attano santāne patitam¹ taṇhājaṭam vijaṭeyya sañchi ndeyya sampadāleyyāti.

Ettāvatā sekhabhūmim kathetvā idāni jaṭam vijaṭetvā ṭhitam mahākhīṇāsavam dassento yesanti-ādimāha. Evam jaṭam vijaṭetvā ṭhitam khīṇāsavam dassetvā puna jaṭāya vijaṭanokāsam dassento yattha nāmancātiādimāha. Tattha nāmanti cattāro arūpino khandhā. Paṭigham rūpasaññā cāti ettha paṭighasaññāvasena kāmabhavo gahito, rūpasaññāvasena rūpabhavo. Tesu dvīsu gahitesu arūpabhavo gahitova hoti bhavasaṅkhepenāti. Etthesā chijjate jaṭāti ettha tebhūmakavaṭṭassa pariyādiyanaṭṭhāne esā jaṭā chijjati, nibbānam āgamma chijjati nirujjhatīti ayam attho dassito hoti. . Tatiyam.

#### 4. Manonivāranasuttavannanā

24. Catutthe yato yatoti pāpato vā kalyāṇato vā. Ayam kira devatā "yamkinci kusalādibhedam lokiyam vā lokuttaram vā mano, tam nivāretabbameva, na uppādetabban"ti evamladdhikā. Sa sabbatoti so sabbato. Atha Bhagavā "ayam devatā aniyyānikakatham katheti, mano nāma nivāretabbampi atthi bhāvetabbampi, vibhajitvā namassā dassessāmī"ti cintetvā dutiyagātham āha. Tattha na mano samyatattamāgatanti yam vuttam "na sabbato mano nivāraye"ti, kataram tam mano, yam tam sabbato na nivāretabbanti ce. Mano samyatattam āgatam, yam mano yattha samyatabhāvam āgatam, "dānam dassāmi, sīlam rakkhissāmī"ti-ādinā nayena uppannam, etam mano na nivāretabbam, añnadatthu brūhetabbam vaḍdhetabbam. Yato yato ca pāpakanti yato yato akusalam uppajjati, tato tato ca tam nivāretabbanti. . Catuttham.

#### 5. Arahantasuttavannanā

25. Pañcame **katāvī**ti catūhi maggehi katakicco. **Ahaṁ vadāmī**ti ayaṁ devatā vanasaṇḍavāsinī, sā āraññakānaṁ bhikkhūnaṁ "ahaṁ bhuñjāmi, ahaṁ nisīdāmi, mama patto, mama cīvaran"ti-ādikathāvohāraṁ sutvā cintesi "ahaṁ ime bhikkhū "khīṇāsavā'ti maññāmi, khīṇāsavānañca nāma evarūpā attupaladdhinissitakathā hoti, na hoti nu kho"ti jānanatthaṁ evaṁ pucchati.

Sāmaññanti lokaniruttim lokavohāram. Kusaloti khandhādīsu kusalo. Vohāramattenāti upaladdhinissitakatham hitvā vohārabhedam akaronto "aham, mamā"ti vadeyya. "Khandhā bhuñjanti, khandhā nisīdanti, khandhānam patto, khandhānam cīvaran"ti hi vutte vohārabhedo hoti, na koci jānāti. Tasmā evam avatvā lokavohārena voharatīti.

Atha devatā "yadi diṭṭhiyā vasena na vadati, mānavasena nu kho vadatī"ti cintetvā puna **yo hotī**ti pucchi. Tattha **mānaṁ nu kho**ti so bhikkhu mānaṁ upagantvā mānavasena vadeyya nu khoti. Atha Bhagavā "ayaṁ devatā khīṇāsavaṁ samānaṁ viya karotī"ti cintetvā "khīṇāsavassa navavidhopi māno pahīno"ti dassento paṇigāthaṁ āha. Tattha **vidhūpitā**ti vidhamitā¹. **Mānaganthassā**ti mānā ca ganthā ca assa. **Maññatan**ti² maññanaṁ. Tividhampi taṇhādiṭṭhimānamaññanaṁ so vītivatto, atikkantoti attho. Sesaṁ uttānatthamevāti. . Pañcamaṁ.

# 6. Pajjotasuttavannanā

26. Chaṭṭhe puṭṭhunti pucchituṁ. Kathaṁ jānemūti kathaṁ jāneyyāma. Divārattinti divā ca rattiṁ ca. Tattha tatthāti yattha yattheva³ pajjalito hoti, tattha tattha. Esā ābhāti esā Buddhābhā. Katamā pana sāti? Ñāṇāloko vā hotu pīti-āloko vā pasādāloko vā dhammakathā-āloko vā, sabbopi Buddhānaṁ pātubhāvā uppanno āloko Buddhābhānāma. Ayaṁ anuttarā sabbaseṭṭhā asadisāti. . Chaṭṭhaṁ.

<sup>1.</sup> Vidhamsitā (Syā), viddhamsitā (Ka)

<sup>2.</sup> Mānanti (Sī)

<sup>3.</sup> Yattha yattha (Ka)

#### 7. Sarasuttavannanā

27. Sattame **kuto sarā nivattantī**ti ime samsārasarā kuto nivattanti, kim āgamma nappavattantīti attho. **Na gādhatī**ti na patiṭṭhāti. **Ato**ti ato nibbānato. Sesam uttānatthamevāti. . Sattamam.

#### 8. Mahaddhanasuttavannanā

28. Aṭṭhame nidhānagataṁ muttasārādi mahantaṁ dhanametesanti mahaddhanā. Suvaṇṇarajatabhājanādi mahābhogo etesanti mahābhogā. Aññamaññābhigijjhantīti aññamaññaṁ abhigijjhanti patthenti pihenti. Analaṅkatāti atittā apariyattajātā¹. Ussukkajātesūti nānākiccajātesu anuppannānaṁ rūpādīnaṁ uppādanatthāya uppannānaṁ anubhavanatthāya ussukkesu. Bhavasotānusārīsūti vaṭṭasotaṁ anusarantesu. Anussukāti avāvaṭā. Agāranti mātugāmena saddhiṁ gehaṁ. Virājiyāti virājetvā. Sesaṁ uttānamevāti. . Aṭṭhamaṁ.

#### 9. Catucakkasuttavannanā

29. Navame catucakkanti catu-iriyāpatham. Iriyāpatho hi idha cakkanti adhippeto. Navadvāranti navahi vaņamukhehi navadvāram. Puṇṇanti asucipūram. Lobhena saṃyutanti taṇhāya saṃyutam. Katham yātrā bhavissatīti etassa evarūpassa sarīrassa katham niggamanam² bhavissati, katham mutti parimutti samatikkamo bhavissatīti pucchati. Naddhinti upanāham, pubbakāle kodho, aparakāle upanāhoti evam pavattam balavakodhanti attho. Varattanti "chetvā naddhim varattanca, sandānam sahanukkaman"ti gāthāya³ taṇhā varattā, diṭṭhi sandānam nāma jātam, idha pana pāḷiniddiṭṭhe kilese ṭhapetvā avasesā "varattā"ti veditabbā, iti kilesavarattanca chetvāti attho. Icchā lobhanti ekoyeva dhammo icchanaṭṭhena icchā, lubbhanaṭṭhena lobhoti vutto. Paṭhamuppattikā vā dubbalā icchā, aparāparuppattiko balavā lobho. Aladdhapatthanā vā icchā, paṭiladdhavatthumhi lobho. Samūlam taṇhanti avijjāmūlena samūlakam taṇham. Abbuyhāti aggamaggena uppāṭetvā. Sesam uttānamevāti. .

#### 10. Enijanghasuttavannanā

30. Dasame eṇijaṅghanti eṇimigassa viya suvaṭṭitajaṅghaṁ. Kisanti athūlaṁ samasarīraṁ. Atha vā ātapena milātaṁ mālāgandhavilepanehi anupabrūhitasarīrantipi¹ attho. Vīranti vīriyavantaṁ. Appāhāranti bhojane mattaññutāya mitāhāraṁ², vikālabhojanapaṭikkhepavasena vā parittāhāraṁ. Alolupanti catūsu paccayesu loluppavirahitaṁ. Rasataṇhāpaṭikkhepo vā esa. Sīhaṁvekacaraṁ nāganti ekacaraṁ sīhaṁ viya, ekacaraṁ nāgaṁ viya. Gaṇavāsino hi pamattā honti, ekacarā appamattā, tasmā ekacarāva gahitāti. Paveditāti pakāsitā kathitā. Etthāti etasmiṁ nāmarūpe. Pañcakāmaguṇavasena hi rūpaṁ gahitaṁ, manena nāmaṁ, ubhayehi pana avinibhuttadhamme³ gahetvā pañcakkhandhādivasenapettha bhummaṁ yojetabbanti. Dasamaṁ.

Sattivaggo tatiyo.

4. Satullapakāyikavagga

## 1. Sabbhisuttavannanā

31. Satullapakāyikavaggassa paṭhame satullapakāyikāti sataṁ dhammaṁ samādānavasena ullapetvā sagge nibbattāti satullapakāyikā. Tatridaṁ vatthu—sambahulā kira samuddavāṇijā nāvāya samuddaṁ pakkhandiṁsu. Tesaṁ khittasaravegena gacchantiyā nāvāya sattame divase samuddamajjhe mahantaṁ uppātitaṁ pātubhūtaṁ, mahā-ūmiyo uṭṭhahitvā nāvaṁ udakassa pūrenti. Nāvāya nimujjamānāya mahājano attano attano devatānaṁ nāmāni gahetvā āyācanādīni karonto paridevi. Tesaṁ majjhe eko puriso "atthi nu kho me evarūpe bhaye patiṭṭhā"ti āvajjento attano parisuddhāni saraṇāni ceva sīlāni ca disvā yogī viya pallaṅkaṁ ābhujitvā nisīdi. Tamenaṁ itare abhayakāranaṁ pucchiṁsu. So

<sup>1.</sup> Supabrūhitasarīrantipi (Sī)

<sup>2.</sup> Mattāhāram (Sī)

<sup>3.</sup> Avinimmuttadhamme  $(S\overline{\iota})$ 

<sup>4.</sup> Ugghātikam (Sī)

<sup>5.</sup> Mahā-ummiyo (Syā)

tesam kathesi "ambho aham navam abhiruhanadivase bhikkhusamghassa dānam datvā saranāni ceva sīlāni ca aggahesim, tena me bhayam natthī"ti. Kim pana sāmi etāni aññesampi vattantīti. Āma vattantīti. Tena hi amhākampi dethāti. So te manusse satam satam katvā satta kotthāse akāsi, tato pañcasīlāni adāsi. Tesu pathamam janghasatam gopphakamatte udake thitam aggahesi, dutiyam janumatte, tatiyam katimatte, catuttham nābhimatte, pañcamam thanamatte, chattham galappamāne, sattamam mukhena lonodake pavisante aggahesi. So tesam sīlāni datvā "aññam tumhākam patisaranam natthi, sīlameva āvajjethā"ti ugghosesi. Tāni sattapi janghasatani tattha kalam katva asannakale gahitasilam nissaya Tāvatimsabhavane nibbattimsu, tesam ghatāvaseneva vimānāni nibbattimsu. Sabbesam majjhe ācariyassa vojanasatikam suvannavimānam nibbatti, avasesāni tassa parivārāni hutvā sabbahetthimam dvādasayojanikam ahosi. Te nibbattakkhaneyeva kammam āvajjentā ācariyam nissāya sampattilābham ñatvā "gacchāma tāva, Dasabalassa santike amhākam ācariyassa vannam katheyyāmā"ti majjhimayāmasamanantare Bhagavantam upasankamimsu, tā devatā ācariyassa vannabhananattham ekekam gātham abhāsimsu.

Tattha sabbhirevāti paṇḍitehi sappurisehi eva. Ra-kāro padasandhikaro. Samāsethāti saha nisīdeyya. Desanāsīsameva cetaṁ, sabba-iriyāpathe sabbhireva saha kubbeyyāti¹ attho. Kubbethāti kareyya. Santhavanti mittasanthavaṁ. Taṇhāsanthavo pana na kenaci saddhiṁ kātabbo, mittasanthavo Buddhapaccekabuddhabuddhasāvakehi saha kātabbo. Idaṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ. Satanti Buddhādīnaṁ sappurisānaṁ. Saddhammanti pañcasīladasasīlacatusatipaṭṭhānādibhedaṁ saddhammaṁ, idha pana pañcasīlaṁ adhippetaṁ. Seyyo hotīti vaḍḍhi hoti. Na pāpiyoti lāmakaṁ kiñci na hoti. Nāññatoti vālikādīhi telādīni viya aññato andhabālato paññā nāma na labbhati, tilādīhi pana telādīni viya aññato andhabālato paññā nāma na labbhati, tilādīhi pana telādīni viya sataṁ dhammaṁ ñatvā paṇḍitameva sevanto bhajanto labhatīti. Sokamajjheti sokavatthūnaṁ sokānugatānaṁ vā sattānaṁ majjhagato na socati

Bandhulamallasenāpatissa upāsikā viya, pañcannam corasatānam majjhe Dhammasenāpatissa saddhivihāriko Samkiccasāmaņero viya ca.

Nātimajjhe virocatīti ñātigaņamajjhe Samkiccatherassa saddhivihāriko Adhimuttakasāmaņero viya sobhati. So kira therassa bhāgineyyo hoti, atha nam thero āha "sāmaņera mahallakosi jāto, gaccha, vassāni pucchitvā ehi, upasampādessāmi tan"ti. So "sādhū"ti theram vanditvā pattacīvaramādāya cora-aṭaviyā orabhāge bhaginigāmam gantvā piṇḍāya cari, tam bhaginī disvā vanditvā gehe nisīdāpetvā bhojesi. So katabhattakicco vassāni pucchi. Sā "aham na jānāmi, mātā me jānātī"ti āha. Atha so "tiṭṭhatha tumhe, aham mātusantikam gamissāmī"ti aṭavim otiṇṇo. Tamenam dūratova carapuriso¹ disvā corānam ārocesi. Corā "sāmaņero kireko aṭavim otiṇṇo, gacchatha nam ānethā"ti āṇāpetvā ekacce "Mārema² nan"ti āhamsu, ekacce vissajjemāti³. Sāmaņero cintesi "aham sekho sakaraṇīyo, imehi saddhim mantetvā sotthimattānam karissāmī"ti corajeṭṭhakam āmantetvā "upamam te āvuso karissāmī"ti imā gāthā abhāsi—

"Ahu atītamaddhānam, araññasmim brahāvane.

Ceto kūtāni oddetvā, sasakam<sup>4</sup> avadhī tadā.

Sasakañca mataṁ<sup>5</sup> disvā, ubbiggā migapakkhino.

Ekarattim apakkāmum, 'akiccam vattate idha'.

Tatheva samaṇam hantvā, Adhimuttam akiñcanam.

Addhikā nāgamissanti, dhanajāni bhavissatī"ti.

Saccam kho samano āha, Adhimutto akiñcano.

Addhikā nāgamissanti, dhanajāni bhavissati.

Sace paṭipathe disvā, nārocessasi kassaci.

Tava saccamanurakkhanto, gaccha bhante yathasukhanti.

<sup>1.</sup> Corapuriso (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Māretha (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Vissajjethāti (Ka)

<sup>4.</sup> Campakam (Syā), pampakam (Ka)

<sup>5.</sup> Vadham (Ka)

So tehi corehi vissajjito gacchanto ñātayopi disvā tesampi na ārocesi. Atha te anuppatte corā gahetvā viheṭhayimsu, uram paharitvā paridevamānam cassa mātaram corā etadavocum—

"Kim te hoti Adhimutto, udare vasiko asi.

Puṭṭhā me amma akkhāhi, kathaṁ jānemu taṁ mayan"ti.

Adhimuttassa aham mātā, ayañca janako pitā.

Bhaginī bhātaro cāpi, sabbeva idha ñātayo.

Akiccakārī Adhimutto, yam disvā na nivāraye.

Etam kho vattam samanānam, ariyānam dhammajīvinam.

Saccavādī Adhimutto, yam disvā na nivāraye.

Adhimuttassa sucinnena, saccavādissa bhikkhuno.

Sabbeva abhayam pattā, sotthim gacchantu ñātayoti.

Evam te corehi vissajjitā gantvā Adhimuttam āhamsu—

"Tava tāta suciņņena, saccavādissa bhikkhuno.

Sabbeva abhayam pattā, sotthim paccāgamamhase"ti.

Tepi pañcasatā corā pasādam āpajjitvā Adhimuttassa sāmaņerassa santike pabbajimsu. So te ādāya upajjhāyassa santikam gantvā paṭhamam attanā upasampanno pacchā te pañcasate attano antevāsike katvā upasampādesi. Te Adhimuttatherassa ovāde ṭhitā sabbe aggaphalam arahattam pāpuṇimsu. Imamattham gahetvā devatā "satam saddhammamaññāya, ñātimajjhe virocatī"ti āha.

Sātatanti satatam sukham vā ciram tiṭṭhantīti vadati. Sabbāsam voti sabbāsam tumhākam. Pariyāyenāti kāranena. Sabbadukkhā pamuccatīti na kevalam seyyova hoti, na ca kevalam paññam labhati, sokamajjhe na socati, ñātimajjhe virocati, sugatiyam nibbattati, ciram sukham tiṭṭhati, sakalasmā pana vaṭṭadukkhāpi muccatīti. . Paṭhamam.

#### 2. Maccharisuttavannanā

32. Dutiye maccherā ca pamādā cāti attasampattinigūhanalakkhaņena maccherena ceva sativippavāsalakkhaņena pamādena ca. Ekacco hi "idam me dentassa parikkhayam gamissati, mayham vā gharamānusakānam vā na bhavissatī"ti macchariyena¹ dānam na deti. Ekacco khiḍḍādipasutattā "dānam dātabban"ti cittampi na uppādeti. Evam dānam na dīyatīti evametam yasadāyakam sirīdāyakam sampattidāyakam sukhadāyakam dānam nāma na dīyatīti-ādinā kāraṇam kathesi. Puññam ākaṅkhamānenāti pubbacetanādibhedam puññam icchamānena. Deyyam hoti vijānatāti atthi dānassa phalanti jānantena dātabbamevāti vadati.

Tameva bālaṁ phusatīti taṁyeva bālaṁ idhalokaparalokesu jighacchā ca pipāsā ca phusati anubandhati na vijahati. Tasmāti yasmā tameva phusati, tasmā. Vineyya maccheranti maccheramalaṁ vinetvā. Dajjā dānaṁ malābhibhūti malābhibhū hutvā taṁ maccheramalaṁ abhibhavitvā dānaṁ dadeyya.

Te matesu na mīyantīti adānasīlatāya maraņena matesu na mīyanti. Yathā hi mato samparivāretvā ṭhapite bahumhipi annapānādimhi "idam imassa hotu, idam imassā"ti uṭṭhahitvā samvibhāgam na karoti, evam adānasīlopīti matakassa ca adānasīlassa ca bhogā samasamā nāma honti. Tena dānasīlā evarūpesu matesu na mīyantīti attho. Panthānamva saha vajam, appasmim ye pavecchantīti yathā addhānam kantāramaggam saha vajantā pathikā saha vajantānam pathikānam appasmim pātheyye samvibhāgam katvā pavecchanti dadantiyeva, evamevam ye pana anamataggam samsārakantāram saha vajantā saha vajantānam appasmimpi deyyadhamme samvibhāgam katvā dadantiyeva, te matesu na mīyanti.

Esa dhammo sanantanoti esa porāṇako dhammo, sanantanānaṁ vā paṇḍitānaṁ esa dhammoti. Appasmeketi appasmiṁ deyyadhamme eke.

Pavecchantīti dadanti. Bahuneke na dicchareti bahunāpi bhogena samannāgatā ekacce na dadanti. Sahassena samaṁ mitāti sahassena saddhiṁ mitā, sahassa dānasadisā hoti.

Duranvayoti duranugamano, duppūroti attho. Dhammam careti dasakusalakammapathadhammam carati. Yopi samuñjakam careti yo api khalamandalādisodhanapalālapothanādivasena<sup>1</sup> samuñjakam carati. Dārañcaposanti dārañca posanto. Dadam appakasminti appakasmim pannasākamattasmimpi samvibhāgam katvā dadantova so dhammam carati. Satam sahassananti sahassam sahassam katva ganitanam purisanam satam, satasahassanti attho. **Sahassayāginan**ti bhikkhusahassassa vā yāgo kahāpanasahassena vā nibbattito vāgopi sahassayāgo, so etesam atthīti sahassayāgino, tesam sahassayāginam. Etena dasannam vā bhikkhukotīnam dasannam vā kahāpaṇakotīnam pindapāto dassito hoti. Ye ettakam dadanti, te kalampi nagghanti tathāvidhassāti āha. Yvāyam samunjakam carantopi dhammam carati, dāram posentopi, appakasmim dadantopi, tathāvidhassa ete sahassayāgino kalampi nagghanti. Yam tena daliddena ekapativīsakamattampi salākabhattamattampi vā dinnam, tassa dānassa sabbesampi tesam danam kalam nagghatīti. **Kalam** nama solasabhagopi satabhāgopi sahassabhāgopi. Idha satabhāgo gahito. Yam tena dānam dinnam, tasmim satadhā vibhatte itaresam dasakotisahassadānam tato ekakotthāsampi nagghatīti āha.

Evam Tathāgate dānassa aggham karonte samīpe thitā devatā cintesi "evam Bhagavā mahantam dānam pādena pavaṭṭetvā ratanasatike viya narake pakkhipanto idam evam parittakam dānam candamaṇḍale paharanto² viya ukkhipati, katham nu kho etam mahapphalataran"ti³ jānanattham gāthāya ajjhabhāsi. Tattha kenāti kena kāraṇena. Mahaggatoti mahattam gato, vipulassetam vevacanam. Samena dinnassāti samena dinnassa dānassa. Athassā Bhagavā dānam vibhajitvā dassento dadanti heketi-ādimāha. Tattha visame niviṭṭhāti visame kāyavacīmanokamme patiṭṭhitā hutvā. Chetvāti pothetvā. Vadhitvāti māretvā. Socayitvāti

param sokasamappitam katvā. **Assumukhā**ti assumukhasammissā. Param rodāpetvā dinnadānam hi assumukhadānanti vuccati. **Sadaņḍā**ti daṇḍena tajjetvā paharitvā dinnadakkhiṇā sadaṇḍāti vuccati. **Evan**ti nāham Sammāsambuddhatāya mahādānam gahetvā appaphalam nāma kātum sakkomi parittakadānam vā mahapphalam nāma. Idam pana mahādānam attano uppattiyā aparisuddhatāya evam appaphalam nāma hoti, itaram parittadānam attano uppattiyā parisuddhatāya evam mahapphalam nāmāti imamattham dassento **eva**nti-ādimāhāti. . Dutiyam.

#### 3. Sādhusuttavannanā

33. Tatiye **udānam udānesī**ti udāhāram udāhari. Yathā hi yam telam mānam gahetum na sakkoti vissanditvā gacchati, tam avasesakoti<sup>1</sup> vuccati. Yañca jalam talākam gahetum na sakkoti, ajjhottharitvā gacchati, tam oghoti vuccati, evamevam yam pītivacanam hadayam gahetum na sakkoti, adhikam hutvā anto asanthahitvā bahi nikkhamati, tam udānanti vuccati, evarūpam pītimayam vacanam nicchāresīti attho. Saddhāyapi sāhu dānanti kammañca kammaphalañca saddahitvāpi dinnadānam sāhu laddhakam bhaddakameva. Āhūti kathenti. Katham panetam ubhayam samam nāma hotīti? Jīvitabhīruko hi yujjhitum na sakkoti, khayabhīruko dātum na sakkoti. "Jīvitañca rakkhissāmi yujjhissāmi cā"ti hi vadanto na yujjhati. Jīvite pana ālayam vissajjetvā "chejjam vā hotu maranam vā, ganhissāmetam issariyan"ti ussahantova yujjhati. "Bhoge ca rakkhissāmi, dānañca dassāmī"ti vadanto na dadāti. Bhogesu pana ālayam vissajjetvā mahādānam dassāmīti ussahantova deti. Evam dānanca yuddhanca samam hoti. Kinca bhiyyo—appāpi santā bahuke jinantīti yathā ca yuddhe appakāpi vīrapurisā bahuke bhīrupurise jinanti, evam saddhādisampanno appakampi dānam dadanto bahumaccheram maddati, bahuñca dānavipākam adhigacchati. Evampi dānañca yuddhañca samānam. Tenevāha—

> "Appampi ce saddahāno dadāti, Teneva so hoti sukhī paratthā"ti.

Imassa ca panatthassa pakāsanattham Ekasāṭakabrāhmaṇavatthu ca Aṅkuravatthu ca vitthāretabbam.

Dhammaladdhassāti dhammena samena laddhassa bhogassa dhammaladdhassa ca puggalassa. Ettha puggalo laddhadhammo nāma adhigatadhammo ariyapuggalo. Iti yam dhammaladdhassa bhogassa dānam dhammaladdhassa ariyapuggalassa dīyati, tampi sādhūti attho. Yo dhammaladdhassāti imasmimpi gāthāpade ayameva attho.

Uṭṭhānavīriyādhigatassāti uṭṭhānena ca vīriyena ca adhigatassa bhogassa.

Vetaraṇinti¹ desanāsīsamattametam. Yamassa pana vetaraṇimpi²

Sañjīvakālasuttādayopi ekatimsamahānirayepi sabbasova atikkamitvāti attho.

Viceyya dānanti vicinitvā dinnadānam. Tattha dve vicinanā dakkhiṇāvicinanam dakkhiṇeyyavicinanamca. Tesu lāmakalāmake paccaye apanetvā paṇītapaṇīte vicinitvā tesam dānam dakkhiṇāvicinanam nāma. Vipannasīle ito bahiddhā pañcanavutipāsaṇḍabhede³ vā dakkhiṇeyye pahāya sīlādiguṇasampannānam sāsane pabbajitānam dānam dakkhiṇeyyavicinanam nāma. Evam dvīhākārehi viceyya dānam. Sugatappasatthanti Sugatena vaṇṇitam. Tattha dakkhiṇeyyavicinanam dassento ye dakkhiṇeyyātiādimāha. Bījāni vuttāni yathāti iminā pana dakkhiṇāvicinanam āha. Avipannabījasadisā hi vicinitvā gahitā paṇītapaṇītā deyyadhammāti.

Pāṇesupi sādhu saṁyamoti pāṇesu saṁyatabhāvopi bhaddako. Ayaṁ devatā itarāhi kathitaṁ dānānisaṁsaṁ atikkamitvā sīlānisaṁsaṁ kathetumāraddhā. Aheṭhayaṁ caranti avihiṁsanto caramāno. Parūpavādāti parassa upavādabhayena. Bhayāti upavādabhayā. Dānā ca kho dhammapadaṁva seyyoti dānato nibbānasaṅkhātaṁ dhammapadameva seyyo. Pubbe ca hi pubbatare ca santoti pubbe ca Kassapabuddhādikāle pubbatare ca Koṇāgamanabuddhādikāle, sabbepi vā ete pubbe ca pubbatare ca santo nāmāti. . Tatiyaṁ.

#### 4. Nasantisuttavannanā

34. Catutthe kamanīyānīti rūpādīni iṭṭhārammaṇāni. Apunāgamanam anāgantā puriso maccudheyyāti tebhūmakavaṭṭasaṅkhātā maccudheyyā apunāgamanasaṅkhātaṁ nibbānaṁ anāgantā. Nibbānaṁ hi sattā na punāgacchanti, tasmā taṁ apunāgamananti vuccati. Taṁ kāmesu baddho ca pamatto ca anāgantā nāma hoti, so taṁ pāpuṇituṁ na sakkoti, tasmā evamāha. Chandajanti taṇhāchandato jātaṁ. Aghanti pañcakkhandhadukkhaṁ. Dutiyapadaṁ tasseva vevacanaṁ. Chandavinayā aghavinayoti taṇhāvinayena pañcakkhandhavinayo. Aghavinayā dukkhavinayoti pañcakkhandhavinayena vaṭṭadukkhaṁ vinītameva hoti. Citrānīti ārammaṇacittāni. Saṅkapparāgoti saṅkappitarāgo. Evamettha vatthukāmaṁ paṭikkhipitvā kilesakāmo kāmoti vutto. Ayaṁ panattho pasūrasuttena¹ vibhāvetabbo. Pasūraparibbājako hi therena "saṅkapparāgo purisassa kāmo"ti vutte—

"Na te kāmā yāni citrāni loke, Saṅkapparāgañca vadesi kāmaṁ. Saṅkappayaṁ akusale vitakke, Bhikkhūpi te hehinti kāmabhogī"ti—

Āha. Atha nam thero avoca—

"Te ce kāmā yāni citrāni loke, Saṅkapparāgaṁ na vadesi kāmaṁ. Passanto rūpāni manoramāni, Satthāpi te hehiti kāmabhogī.

Suṇanto saddāni, ghāyanto gandhāni, Sāyanto rasāni, phusanto phassāni manoramāni, Satthāpi te hehiti kāmabhogī''ti.

Athettha dhīrāti atha etesu ārammaņesu paṇḍitā chandarāgaṁ vinayanti. Saṁyojanaṁ sabbanti dasavidhampi saṁyojanaṁ. Akiñcananti rāgakiñcanādivirahitaṁ. Nānupatanti dukkhāti vaṭṭadukkhā pana tassa upari na patanti.

Iccāyasmā mogharājāti "pahāsi saṅkhan"ti gāthaṁ sutvā tassaṁ¹ parisati anusandhikusalo Mogharājā nāma thero "imissā gāthāya attho na yathānusandhiṁ gato"ti cintetvā yathānusandhiṁ ghaṭento evamāha. Tattha idha vā huraṁ vāti idhaloke vā paraloke vā. Naruttamaṁ atthacaraṁ narānanti kiñcāpi sabbe khīṇāsavā naruttamā ceva atthacarā ca narānaṁ, thero pana dasabalaṁ sandhāyevamāha. Ye taṁ namassanti pasaṁsiyā teti yadi tathāvimuttaṁ devamanussā namassanti, atha ye taṁ Bhagavantaṁ kāyena vā vācāya vā anupaṭipattiyā vā namassanti, te kiṁ pasaṁsiyā, udāhu apasaṁsiyāti. Bhikkhūti Mogharājattheraṁ ālapati. Aññāya dhammanti catusaccadhammaṁ jānitvā. Saṅgātigā tepi bhavantīti ye taṁ kāyena vā vācāya vā anupaṭipattiyā vā namassanti, te catusaccadhammaṁ aññāya vicikicchaṁ pahāya saṅgātigāpi honti, pasaṁsiyāpi hontīti. . Catutthaṁ.

#### 5. Ujihānasaññisuttavannanā

35. Pañcame **ujjhānasaññikā**ti ujjhānasaññī devaloko nāma pāṭiyekko natthi, imā pana devatā Tathāgatassa catupaccayaparibhogam nissāya ujjhāyamānā āgatā. Tāsam kira evam ahosi—"samaņo Gotamo bhikkhūnam pamsukūlacīvarapiņḍiyāloparukkha-mūlasenāsanapūtimuttabhesajjehi santosasseva pariyantakāritam vaṇṇeti, sayam pana pattuṇṇadukūla² khomādīni paṇītacīvarāni dhāreti, rājāraham uttamam bhojanam bhuñjati, devavimānakappāya gandhakuṭiyā varasayane sayati, sappinavanītādīni bhesajjāni paṭisevati, divasam mahājanassa dhammam deseti, vacanamassa aññato³ gacchati, kiriyā aññato"ti ujjhāyamānā āgamimsu. Tena tāsam dhammasaṅgāhakattherehi "ujjhānasaññikā"ti nāmam gahitam.

Aññathāsantanti aññenākārena bhūtam. Nikaccātinikatiyāvañcanāya, vañcetvā vāti<sup>4</sup> tattho. Kitavassevāti kitavo vuccati sākuņiko.

<sup>1.</sup> Tāyam (Sī), tāsampi (Syā), tāsam(Ka)

<sup>3.</sup> Amuto (Ka)

<sup>2.</sup> Cinapaṭadukūla (Syā)

<sup>4.</sup> Vañcetvāti (Sī, Syā)

So hi agumbova samāno sākhapaṇṇādipaṭicchādanena gumbavaṇṇaṁ dassetvā upagate moratittirādayo sakuṇe māretvā dārabharaṇaṁ karoti. Iti tassa kitavassa imāya vañcanāya evaṁ vañcetvā sakuṇamaṁsabhojanaṁ viya kuhakassāpi paṁsukūlena attānaṁ paṭicchādetvā kathāchekatāya mahājanaṁ vañcetvā khādamānassa vicarato. Bhuttaṁ theyyena tassa tanti sabbopi tassa catupaccayaparibhogo theyyena paribhutto nāmt hotīti devatā Bhagavantaṁ sandhāya vadati. Parijānanti paṇḍitāti ayaṁ kārako vā akārako vāti paṇḍitā jānanti. Iti tā devatā "Tathāgatāpi mayameva paṇḍitā"ti maññamānā evamāhaṁsu.

Atha Bhagavā nayidanti-ādimāha. Tattha yāyaṁ paṭipadā daļhāti ayaṁ dhammānudhammapaṭipadā daļhā thirā. Yāya paṭipadāya dhīrā paṇḍitā ārammaṇūpani-jjhānena lakkhaṇūpanijjhānena cāti dvīhi jhānehi jhāyino mārabandhanā pamuccanti, taṁ¹ paṭipadaṁ bhāsitamattena vā savanamattena vā okkamituṁ paṭipajjituṁ na sakkāti attho. Na ve dhīrā pakubbantīti dhīrā paṇḍitā viditvā lokapariyāyaṁ saṅkhāralokassa udayabbayaṁ ñatvā catusaccadhammañca aññāya kilesanibbānena nibbutā loke visattikaṁ tiṇṇā evaṁ na kubbanti, mayaṁ evarūpāni na kathemāti² attho.

Pathaviyam patiṭṭhahitvāti "ayuttam amhehi katam, akārakameva mayam kārakavādena samudācarimhā"ti lajjamānā Mahābrahmani³ viya Bhagavati gāravam paccupaṭṭhapetvā aggikkhandham viya Bhagavantam durāsadam katvā passamānā ākāsato otaritvā bhūmiyam ṭhatvāti attho.

Accayoti aparādho. No bhante accāgamāti amhe atikkamma abhibhavitvā pavatto. Āsādetabbanti ghaṭṭayitabbam. Tā kira devatā Bhagavantam kāyena vācāyāti dvīhipi ghaṭṭayimsu. Tathāgatam avanditvā ākāse patiṭṭhamānā kāyena ghaṭṭayimsu, kitavopamam āharitvā nānappakārakam asabbhivādam⁴ vadamānā vācāya ghaṭṭayimsu. Tasmā āsādetabbam amaññimhāti āhamsu.

Patigganhatuti khamatu.  $\bar{A}yatim$ 

<sup>1.</sup> Tañca (Ka)

<sup>2.</sup> Na kathentīti (Syā), na karontīti (Ka)

<sup>3.</sup> Mahābrahmā (Sya), mahabrahme (Ka)

<sup>4.</sup> Asabbhavācam (Sī)

samvarāyāti anāgate samvaranatthāya<sup>1</sup>, puna evarūpassa aparādhassa dosassa akaranatthāya.

Sitam pātvākāsīti aggadante dassento pahaṭṭhākāram dassesi. Kasmā? Tā kira devatā na sabhāvena khamāpenti, lokiyamahājanañca sadevake loke aggapuggalam Tathāgatañca ekasadisam karonti. Atha Bhagavā "parato kathāya uppannāya Buddhabalam dīpetvā pacchā khamissāmī"ti sitam pātvākāsi. Bhiyyoso mattāyāti atirekappamāņena. Imam gātham abhāsīti kupito esa amhākanti maññamānā abhāsi.

Na paṭigaṇhatīti na khamati nādhivāseti. Kopantaroti abbhantare uppannakopo. Dosagarūti dosaṁ garuṁ katvā ādāya viharanto. Sa veraṁ paṭimuñcatīti so evarūpo gaṇṭhikaṁ paṭimuñcanto viya taṁ veraṁ attani paṭimuñcati ṭhapeti, na paṭinissajjatīti attho. Accayo ce na vijjethāti sace accāyikakammaṁ na bhaveyya. No cidhāpagataṁ siyāti yadi aparādho nāma na bhaveyya. Kenīdha kusalo siyāti yadi verāni na sammeyyuṁ, kena kāraṇena kusalo bhaveyya.

Kassaccayāti gāthāya kassa atikkamo natthi, kassa aparādho natthi, ko sammoham nāpajjati, ko niccameva paṇḍito nāmāti attho. Imam kira gātham bhaṇāpanattham Bhagavato sitapātukammam. Tasmā idāni devatānam Buddhabalam dīpetvā khamissāmīti Tathāgatassa Buddhassāti-ādimāha. Tathāgatassāti tathā āgatoti evamādīhi kāraṇehi Tathāgatassa. Buddhassāti catunnam saccānam Buddhattādīhi kāraṇehi vimokkhantikapaṇṇattivasena evam laddhanāmassa. Accayam desayantīnanti yam vuttam tumhehi "accayam desayantīnam -pa- sa veram paṭimuñcatī"ti, tam sādhu vuttam, aham pana tam veram nābhinandāmi na patthayāmīti attho. Paṭiggaṇhāmi voccayanti tumhākam aparādham khamāmīti. . Pañcamam.

#### 6. Saddhāsuttavannānā

devaloke manussaloke ceva nibbānam ca gacchantassa saddhā dutiyā hoti, sahāyakiccam sādheti. No ce assaddhiyam avatiṭṭhatīti yadi assaddhiyam na tiṭṭhati. Yasoti parivāro. Kittīti vaṇṇabhaṇanam. Tatvassa hotīti tato assa hoti. Nānupatanti saṅgāti rāgasaṅgādayo paṅca saṅgā na anupatanti. Pamādamanuyuñjantīti ye pamādam karonti nibbattenti, te tam anuyuñjanti nāma. Dhanam seṭṭhamva rakkhatīti muttāmaṇisārādi-uttamadhanam viya rakkhati. Jhāyantoti lakkhaṇūpanijjhānam nāma vipassanāmaggaphalāni. Vipassanā hi tīṇi lakkhaṇūpanijjhānam nāma vipassanāmaggaphalāni. Vipassanā hi tīṇi lakkhaṇāni upanijjhāyatīti lakkhaṇūpanijjhānam. Maggo vipassanāya āgatakiccam sādhetīti lakkhaṇūpanijjhānam. Phalam tathalakkhaṇam nirodhasaccam upanijjhāyatīti lakkhaṇūpanijjhānam. Aṭṭha samāpattiyo pana kasiṇārammaṇassa upanijjhāyanato ārammaṇūpanijjhānanti veditabbā. Paramam nāma arahattasukham adhippetanti. . Chattham.

#### 7. Samayasuttavannanā

37. Sattame **sakkesū**ti "sakyā vata bho kumārā"ti<sup>1</sup> udānam paṭicca sakkāti laddhanāmānam rājakumārānam nivāso ekopi janapado ruļhīsaddena sakkāti vuccati. Tasmim Sakkesu janapade. **Mahāvane**ti sayamjāte aropime himavantena saddhim ekābaddhe mahati vane. **Sabbehava arahantehī**ti imam suttam kathitadivaseyeva patta-arahantehi.

Tatrāyam anupubbikathā—Sākiyakoliyā hi kira Kapilavatthunagarassa ca Koliyanagarassa ca antare Rohinim nāma nadim ekeneva āvaraņena bandhāpetvā sassāni kārenti. Atha jeṭṭhamūlamāse sassesu milāyantesu ubhayanagaravāsīnampi kammakārā<sup>2</sup> sannipatimsu. Tattha Koliyanagaravāsino āhamsu "idam udakam ubhayato āhariyamānam³ na tumhākam, na amhākam pahossati⁴, amhākam pana sassam ekena udakeneva nipphajjissati, idam udakam amhākam dethā"ti. Kapilavatthuvāsino āhamsu "tumhesu koṭṭhe pūretvā ṭhitesu mayam

<sup>1.</sup> Dī 1. 87 pitthe.

<sup>3.</sup> Hariyamānam (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Kammakarā (Syā)

<sup>4.</sup> Pahoti (Sī, Ka)

rattasuvaṇṇanīlamaṇikāļakahāpaṇe ca gahetvā pacchipasibbakādihatthā na sakkhissāma tumhākam gharadvāre vicaritum, amhākampi sassam ekeneva udakena nipphajjissati, idam udakam amhākam dethā"ti. "Na mayam dassāmā"ti. "Mayampi nadassāmā"ti. Evam katham vaḍḍhetvā eko uṭṭhāya ekassa pahāram adāsi, sopi aññassāti evam aññamaññam paharitvā rājakulānam jātim ghaṭṭetvā kalaham vaḍḍhayimsu.

Koliyakammakārā vadanti "tumhe Kapilavatthuvāsike gahetvā gajjatha, ye soṇasiṅgālādayo viya attano bhaginīhi saddhiṁ saṁvasiṁsu, etesaṁ hatthino ca assā ca phalakāvudhāni ca amhākaṁ kiṁ karissantī"ti. Sākiyakammakārā vadanti "tumhe dāni kuṭṭhino dārake gahetvā gajjatha, ye anāthā niggatikā tiracchānā viya kolarukkhe vasiṁsu, etesaṁ hatthino ca assā ca phalakāvudhāni ca amhākaṁ kiṁ karissantī"ti. Te gantvā tasmiṁ kamme niyutta-amaccānaṁ kathesuṁ, amaccā rājakulānaṁ kathesuṁ, tato sākiyā "bhaginīhi saddhiṁ saṁvasitakānaṁ thāmañca balañca dassessāmā"ti yuddhasajjā nikkhamiṁsu. Koliyāpi "Kolarukkhavāsīnaṁ thāmañca balañca dassessāmā"ti yuddhasajjā nikkhamiṁsu.

Bhagavāpi rattiyā paccūsasamayeva mahākaruṇāsamāpattito uṭṭhāya lokam volokento ime evam yuddhasajje nikkhamante addasa. Disvā "mayi gate ayam kalaho vūpasammissati nu kho udāhu no"ti upadhārento "ahamettha gantvā kalahavūpasamanattham tīṇi jātakāni kathessāmi, tato kalaho vūpasammissati. Atha sāmaggidīpanatthāya dve jātakāni kathetvā Attadaṇḍasuttam desessāmi. Desanam sutvā ubhayanagaravāsinopi aḍḍhatiyāni aḍḍhatiyāni kumārasatāni dassanti, aham te pabbājessāmi, tadā mahāsamāgamo bhavissatī"ti sanniṭṭhānam akāsi. Tasmā imesu yuddhasajjesu nikkhamantesu kassaci anārocetvā sayameva pattacīvaramādāya gantvā dvinnam senānam antare ākāse pallankam ābhujitvā chabbaṇṇarasmiyo vissajjetvā nisīdi.

Kapilavatthuvāsino Bhagavantam disvāva "amhākam nātiseṭṭho Satthā āgato, diṭṭho nu kho tena amhākam kalahakaraṇabhāvo"ti cintetvā "na kho pana sakkā Bhagavati āgate amhehi parassa sarīre

sattham pātetum, Koliyanagaravāsino amhe hanantu vā bajjhantu vā"ti āvudhāni chaḍḍetvā Bhagavantam vanditvā nisīdimsu. Koliyanagaravāsinopi tatheva cintetvā āvudhāni chaḍḍetvā Bhagavantam vanditvā nisīdimsu.

Bhagavā jānantova "kasmā āgatattha mahārājā" ti pucchi. "Na Bhagavā titthakīlāya, na pabbatakīlāya, na nadīkīlāya, na giridassanattham, imasmim pana thāne saṅgāmaṁ paccupatthapetvā āgatamhā"ti. Kiṁ nissāya vo kalaho mahārājāti. Udakam bhanteti. Udakam kim agghati mahārājāti. Appam bhanteti. Pathavī nāma kim agghati mahārājāti. Anagghā bhanteti. Khattiyā kim agghantīti. Khattiyā nāma anagghā bhanteti. Appamūlam udakam nissāya kimattham anagghe khattiye nāsetha mahārāja, kalahe assādo nāma natthi, kalahavasena mahārāja atthāne veram katvā ekāya rukkhadevatāya kālasīhena saddhim baddhāghāto sakalampi imam kappam anuppattoyevāti vatvā **Phandanajātakam**<sup>1</sup> kathesi. Tato "parapattiyena nāma mahārāja na bhavitabbam. Parapattiyā hutvā hi ekassa sasakassa kathāya tiyojanasahassavitthate Himavante catuppadaganā mahāsamuddam pakkhandino ahesum. Tasmā parapattiyena na bhavitabban''ti vatvā Pathavīundrivajātakam<sup>2</sup> kathesi. Tato "kadāci mahārāja dubbalopi mahābalassa randham vivaram passati, kadāci mahā balo dubbalassa. Latukikāpi hi sakunikā hatthināgam ghātesī"ti Latukikajātakam3 kathesi. Evam kalahavūpasamanatthāya tīni jātakāni kathetvā sāmaggiparidīpanatthāya dve jātakāni kathesi. Katham? Samaggānam hi mahārāja koci otāram nāma passitum na sakkotīti vatvā **Rukkhadhammajātakam**<sup>4</sup> kathesi. Tato "samaggānam mahārāja koci vivaram dassitum na sakkhi. Yadā pana aññamaññam vivādamakamsu, atha te nesādaputto jīvitā voropetvā ādāya gatoti vivāde assādo nāma natthī"ti vatvā Vattakajātakam<sup>5</sup> kathesi. Evam imāni pañca jātakāni kathetvā avasāne **Attadandasuttaṁ**<sup>6</sup> kathesi.

Rājāno pasannā "sace Satthā nāgamissa, mayam sahatthā aññamaññam vadhitvā Lohitanadim pavattayissāma. Amhākam puttabhātaro ca

<sup>1.</sup> Khu 5. 259 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 5. 104 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 5. 124 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 5. 17 pitthe.

<sup>5.</sup> Khu 5. 27 pitthe.

<sup>6.</sup> Khu 1. 424 pitthe.

gehadvāre na passeyyāma, sāsanapaṭisāsanampi no āharaṇako nābhavissa. Satthāraṁ nissāya no jīvitaṁ laddhaṁ. Sace pana Satthā agāraṁ ajjhāvasissa¹, dīpasahassadvayaparivāraṁ catumahādīparajjamassa hatthagataṁ abhavissa, atirekasahassaṁ kho panassa puttā abhavissaṁsu, tato khattiyaparivāro avicarissa². Taṁ kho panesa sampattiṁ pahāya nikkhamitvā sambodhiṁ patto. Idānipi khattiyaparivāroyeva vicaratū"ti ubhayanagaravāsino aḍḍhatiyāni aḍḍhatiyāni kumārasatāni adaṁsu. Bhagavāpi te pabbājetvā Mahāvanaṁ agamāsi. Tesaṁ garugāravena na attano ruciyā pabbajitānaṁ anabhirati uppajji. Purāṇadutiyikāyopi tesaṁ "ayyaputtā ukkaṇṭhantu, gharāvāso na saṇṭhātī"ti-ādīni vatvā sāsanaṁ pesenti. Te ca atirekataraṁ ukkaṇṭhiṁsu.

Bhagavā āvajjento tesam anabhiratabhāvam ñatvā "ime bhikkhū mādisena Buddhena saddhim ekato vasantā ukkaṇṭhanti, handa nesam kuṇāladahassa vaṇṇam kathetvā tattha netvā anabhiratim vinodemī"ti kuṇāladahassa vaṇṇam kathesi. Te tam daṭṭhukāmā ahesum. Daṭṭhukāmattha bhikkhave kuṇāladahanti. Āma Bhagavāti. Yadi evam etha gacchāmāti. Iddhimantānam Bhagavā gamanaṭṭhānam mayam katham gamissāmāti. Tumhe gantukāmā hotha, aham mamānubhāvena gahetvā gamissāmīti. Sādhu bhanteti. Bhagavā pañca bhikkhusatāni gahetvā ākāse uppatitvā kuṇāladahe patiṭṭhāya te bhikkhū āha "bhikkhave imasmim kuṇāladahe yesam macchānam nāmam na jānātha mamam pucchathā"ti.

Te pucchimsu, Bhagavā pucchitam pucchitam kathesi. Na kevalanca, macchānamyeva, tasmim vanasaṇḍe rukkhānampi pabbatapāde dvipadacatuppadasakuṇānampi nāmāni pucchāpetvā kathesi. Atha dvīhi sakuṇehi mukhatuṇḍakena ḍamsitvā gahitadaṇḍake nisinno kuṇālasakuṇarājā purato pacchato ubhosu ca passesu sakuṇasamghaparivuto āgacchati. Bhikkhū tam disvā "esa bhante imesam sakuṇānam rājā bhavissati, parivārā ete etassā"ti maññāmāti. Evametam bhikkhave, ayampi mameva vamso mama paveṇīti. Idāni tāva mayam bhante ete sakuṇe passāma. Yam pana

Bhagavā "ayampi mameva vamso mama paveņī"ti āha, tam sotukāmamhāti. Sotukāmattha bhikkhaveti. Āma Bhagavāti. Tena hi suņāthāti tīhi gāthāsatehi maņdetvā **Kuņālajātakam**¹ kathento anabhiratim vinodesi. Desanāpariyosāne sabbepi sotāpattiphale patiṭṭhahimsu, maggeneva ca nesam iddhipi āgatā. Bhagavā "hotu tāva ettakam tesam bhikkhūnan"ti ākāse uppatitvā Mahāvanameva agamāsi. Tepi bhikkhū gamanakāle Dasabalassa ānubhāvena gantvā āgamanakāle attano ānubhāvena Bhagavantam parivāretvā Mahāvane otarimsu.

Bhagavā paññattāsane nisīditvā te bhikkhū āmantetvā "etha bhikkhave nisīdatha, uparimaggattayavajjhānam vo kilesānam kammaṭṭhānam kathessāmī"ti kammaṭṭhānam kathesi. Bhikkhū cintayimsu "Bhagavā amhākam anabhiratabhāvam ñatvā kuṇāladaham netvā anabhiratim vinodesi, tattha sotāpattiphalam pattānam no idāni idha tiṇṇam maggānam kammaṭṭhānam adāsi, na kho pana amhehi 'sotāpannā mayan'ti vītināmetum vaṭṭati, purisapurisehi² no bhavitum vaṭṭatī"ti te Dasabalassa pāde vanditvā uṭṭhāya nisīdanam papphoṭetvā visum visum pabbhārarukkhamūlesu nisīdimsu.

Bhagavā cintesi "ime bhikkhū pakatiyāpi avissaṭṭhakammaṭṭhānā, laddhupāyassa pana bhikkhuno kilamanakāraṇam nāma natthi. Gacchantā gacchantā ca vipassanam vaḍḍhetvā³ arahattam patvā⁴ 'attanā paṭividdhaguṇam ārocessāmā'ti mama santikam āgamissanti. Etesu āgatesu dasasahassacakkavāļadevatā ekacakkavāļe sannipatissanti, mahāsamayo bhavissati, vivitte okāse mayā nisīditum vaṭṭatī"ti. Tato vivitte okāse Buddhāsanam paññāpetvā nisīdi.

Sabbapaṭhamaṁ kammaṭṭhānaṁ gahetvā Gatatthero saha paṭisambhidāhi arahattaṁ pāpuṇi. **Tato aparo tato aparo**ti pañcasatāpi paduminiyaṁ padumāni viya vikasiṁsu. Sabbapaṭhamaṁ arahattaṁ pattabhikkhu "Bhagavato ārocessāmī"ti pallaṅkaṁ vinibbhujitvā nisīdanaṁ papphoṭetvā uṭṭhāya dasabalābhimukho ahosi. **Evaṁ aparopi aparopī**ti pañcasatā bhattasālaṁ

<sup>1.</sup> Khu 6. 113 pitthe.

<sup>2.</sup> Uttamapurisasadisehi (Sī), purisasadisehi (Syā)

<sup>3.</sup> Paṭṭhapetvā (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Pattā (Syā)

pavisantā viya paṭipāṭiyāva āgamimsu. Paṭhamam āgato vanditvā nisīdanam paññāpetvā ekamantam nisīditvā paṭividdhaguṇam ārocetukāmo "atthi nu kho añño koci, natthī"ti nivattitvā āgatamaggam olokento aparampi addasa aparampi addasayevāti sabbepi te āgantvā ekamantam nisīditvā ayam imassa harāyamāno na kathesi, ayam imassa harāyamāno na kathesi. Khīṇāsavānam kira dve ākārā honti—"aho vata mayā paṭividdhaguṇam sadevako loko khippameva paṭivijjheyyā"ti cittam uppajjati. Paṭividdhabhāvam pana nidhiladdhapuriso viya na aññassa ārocetukāmā honti.

Evam osaṭamatte¹ pana tasmim ariyamaṇḍale pācīnayugandharaparikkhepato abbhā mahikā dhūmo rajo rāhūti imehi upakkilesehi vippamuttam Buddhuppādapaṭimaṇḍitassa lokassa rāmaṇeyyakadassanattham pācīnadisāya ukkhittarajatamayamahāādāsamaṇḍalam viya nemivaṭṭiyam gahetvā parivattiyamānarajatacakkasassirikam puṇṇacandamaṇḍalam ullaṅghitvā anilapatham paṭipajjittha. Iti evarūpe khaṇe laye muhutte Bhagavā Sakkesu viharati Kapilavatthusmim Mahāvane mahatā bhikkhusamghena saddhim pañcamattehi bhikkhusatehi sabbeheva arahantehi.

Tattha Bhagavāpi Mahāsammatassa vamse uppanno, tepi pañcasatā bhikkhū Mahāsammatassa kule uppannā. Bhagavāpi khattiyagabbhe jāto, tepi khattiyagabbhe jātā. Bhagavāpi rājapabbajito, tepi rājapabbajitā. Bhagavāpi setacchattam pahāya hatthagatam cakkavattirajjam nissajjitvā pabbajito, tepi setacchattam pahāya hatthagatāni rajjāni vissajjitvā pabbajitā. Iti Bhagavā parisuddhe okāse parisuddhe rattibhāge sayam parisuddho parisuddhaparivāro vītarāgo vītarāgaparivāro vītadoso vītadosaparivāro vītamoho vītamohaparivāro nittaņho nittaņhaparivāro nikkileso nikkilesaparivāro santo santaparivāro danto dantaparivāro mutto muttaparivāro ativiya virocatīti. Vaṇṇabhūmi nāmesā, yattakam sakkoti, tattakam vattabbam. Iti ime bhikkhū sandhāya vuttam "pañcamattehi bhikkhusatehi sabbeheva arahantehī"ti.

<sup>1.</sup> Uṭṭhānamatte (Syā), osīdamatte (Dī-Ṭṭha 2. 270 piṭṭhe)

Yebhuyyenāti bahutarā sannipatitā, mandā na sannipatitā asaññī arūpāvacaradevatā samāpannadevatāyo ca<sup>1</sup>. Tatrāyam sannipātakkamo— Mahāvanassa kira sāmantā devatā calimsu, "āyāma bho Buddhadassanam nāma bahūpakāram, dhammassavanam bahūpakāram, bhikkhusamghadassanam bahūpakāram, āyāma āyāmā"ti mahāsaddam kurumānā āgantvā Bhagavantañca tammuhuttam arahattappattakhīnāsave ca vanditvā ekamantam atthamsu. Eteneva upāyena tāsam tāsam saddam sutvā saddantara-addhagāvutagāvuta-addhayojanayojanādivasena tiyojanasahassavitthate Himavante, tikkhattum tesatthiya nagarasahassesu, navanavutiyā doņamukhasatasahassesu, chanavutiyā pattanakotisatasahassesu, chapannāsāya ratanākaresūti sakalajambudīpe, Pubbavidehe, Aparagoyāne, Uttarakurumhi, dvīsu parittadīpasahassesūti sakalacakkavāle, tato dutiyatatiyacakkavāleti evam dasasahassacakkavālesu devatā sannipatitāti veditabbā. Dasasahassacakkavāļam hi idha dasalokadhātuyoti adhippetam. Tena vuttam "dasahi ca lokadhātūhi devatā yebhuyyena sannipatitā hontī"ti.

Evam sannipatitāhi devatāhi sakalacakkavāļagabbham yāva brahmalokā sūcighare nirantaram pakkhittasūcīhi viya paripuṇṇam hoti. Tattha brahmalokassa evam uccattanam² veditabbam—lohapāsāde kira sattakūṭāgārasamo³ pāsāṇo brahmaloke ṭhatvā adho khitto catūhi māsehi pathavim pāpuṇāti. Evam mahante okāse yathā heṭṭhā ṭhatvā khittāni pupphāni vā dhūmo vā upari gantum, upari vā ṭhatvā khittasāsapā heṭṭhā otaritum antaram na labhanti, evam nirantarā devatā ahesum. Yathā kho pana cakkavattirañño nisinnaṭṭhānam asambādham hoti, āgatāgatāmahesakkhā khattiyā okāsam labhantiyeva, parato pana atisambādham hoti. Evameva Bhagavato nisinnaṭṭhānam asambādham, āgatāgatā mahesakkhā devā ca brahmāno ca okāsam labhantiyeva. Api sudam Bhagavato āsannāsannaṭṭhāne⁴ vālagganittudanamatte padese dasapi vīsatipi devā sukhume attabhāve māpetvā aṭṭhamsu. Sabbaparato saṭṭhi saṭṭhi devatā aṭṭhamsu.

<sup>1.</sup> Asaññārūpāvacaradevatāyeva (Syā)

<sup>2.</sup> Uccataram (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Pabbatakūṭāgārasamo (Syā), sattamakūṭāgārasamo (Sī, Ka)

<sup>4.</sup> Āsannatthāne (Syā)

Suddhāvāsakāyikānanti suddhāvāsavāsīnam. Suddhāvāsā nāma suddhānam anāgāmikhīṇāsavānam āvāsā pañca brahmalokā. Etadahosīti kasmā ahosi? Te kira brahmāno samāpattim samāpajjitvā yathā paricchedena vuṭṭhitā brahmabhavanam olokentā pacchābhatte bhattageham viya suññatam¹ addasamsu. Tato "kuhim brahmāno gatā"ti āvajjantā mahāsamāgamam ña tvā "ayam samāgamo mahā, mayam ohīnā, ohīnakānam pana okāso dullabho hoti, tasmā gacchantā atucchahatthā hutvā ekekam gātham abhisamkharitvā gacchāma. Tāya mahāsamāgame ca attano āgatabhāvam jānāpessāma, Dasabalassa ca vaṇṇam bhāsissāmā"ti. Iti tesam samāpattito vuṭṭhāya āvajjitattā etadahosi.

Bhagavato purato pāturahesunti Pāļiyam Bhagavato santike abhimukhaṭṭhāneyeva otiṇṇā viya katvā vuttā, na kho panettha evam attho veditabbo. Te pana brahmaloke ṭhitāyeva gāthā abhisaṅkharitvā eko puratthimacakkavāļamukhavaṭṭiyam otari, eko dakkhiṇacakkavāļamukhavaṭṭiyam, eko pacchimacakkavāļamukhavaṭṭiyam, eko uttaracakkavāļamukhavaṭṭiyam otari. Tato puratthimacakkavāļamukhavaṭṭiyam otiṇṇabrahmā nīlakasiṇam samāpajjitvā nīlarasmiyovissajjetvā dasasahassacakkavāļadevatānam maṇivammam² paṭimuñcanto viya attano āgatabhāvam jānāpetvā Buddhavīthi nāma kenaci uttaritum na sakkā, tasmā mahatiyā Buddhavīthiyāva āgantvā Bhagavantam abhivādetvā ekamantam aṭṭhāsi. Ekamantam ṭhito kho attanā abhisaṅkhatam gātham abhāsi.

Dakkhiṇacakkavāļamukhavaṭṭiyam otiṇṇabrahmā pītakasiṇam samāpajjitvā suvaṇṇapabham muñcitvā dasasahassacakkavāļadevatānam suvaṇṇapaṭam pārupanto<sup>3</sup>

viya attano agatabhavam janapetva tatheva akasi.

Pacchimacakkavāļamukhavaṭṭiyam otiṇṇabrahmā lohitakasiṇam samāpajjitvā lohitakarasmiyo muñcitvā dasasahassacakkavāļadevatānam rattavarakambalena parikkhipanto viya attano āgatabhāvam jānāpetvā tatheva akāsi. Uttaracakkavāļamukhavaṭṭiyam otiṇṇabrahmā odātakasiṇam

samāpajjitvā odātarasmiyo vissajjetvā dasasahassacakkavāļadevatānam sumanakusumapaṭam pārupanto viya attano āgatabhāvam jānāpetvā tatheva akāsi.

Pāļiyam pana **Bhagavato purato pāturahesum. Atha kho tā devatā Bhagavantam abhivādetvā ekamantam aṭṭhamsū**ti evam ekakkhaņe viya purato pātubhāvo ca abhivādetvā ekamantam ṭhitabhāvo ca vutto, so iminā anukkamena ahosi, ekato katvā pana dassito. Gāthābhāsanam pana Pāliyampi visum visumyeva vuttam.

Tattha mahāsamayoti mahāsamūho. Pavanam vuccati vanasaṇḍo. Ubhayenapi Bhagavā "imasmim pana vanasaṇḍe ajja mahāsamūho sannipāto"ti āha. Tato yesam so sannipāto, te dassetum devakāyā samāgatāti āha. Tattha devakāyāti devaghaṭā. Āgatamha imam dhammasamayanti evam samāgate devakāye disvā mayampi imam dhammasamūham āgatā. Kim kāraṇā? Dakkhitāye aparājitasamghanti kenaci aparājitam ajjeva tayo māre madditvā vijitasangāmam imam aparājitasamgham dassanatthāya āgatamhāti attho. So pana brahmā imam gātham bhāsitvā Bhagavantam abhivādetvā puratthimacakkavāļamukhavaṭṭiyamyeva aṭṭhāsi.

Atha dutiyo vuttanayeneva āgantvā abhāsi. Tattha tatra bhikkhavoti tasmim sannipātaṭṭhāne bhikkhū. Samādahamsūti samādhinā yojesum. Cittamattano ujukam akamsūti attano citte sabbe vankakuṭilajimhabhāve haritvā ujukam akarimsu. Sārathīva nettāni gahetvāti yathā samappavattesu sindhavesu odhastapatodo sārathi sabbayottāni gahetvā acodento avārento tiṭṭhati, evam chaļangupekkhāya samannāgatā guttadvārā sabbepete pañcasatā bhikkhū indriyāni rakkhanti paṇḍitā, ete daṭṭhum idhāgatamhā Bhagavāti, sopi gantvā yathāthāneyeva atthāsi.

Atha tatiyo vuttanayeneva āgantvā abhāsi. Tattha **chetvā khīlan**ti rāgadosamohakhīlam chinditvā. **Palighan**ti rāgadosamohapalighameva. **Indakhīlan**ti rāgadosamoha-indakhīlameva. **Ūhacca manejā**ti ete taṇhā-ejāya anejā bhikkhū indakhīlam ūhacca samūhanitvā catūsu disāsu

appaṭihatacārikaṁ caranti. **Suddhā**ti nirupakkilesā. **Vimalā**ti nimmalā. Idaṁ tasseva vevacanaṁ. **Cakkhumatā**ti pañcahi cakkhūhi cakkhumantena. **Sudantā**ti cakkhutopi dantā sotatopi ghānatopi jivhātopi kāyatopi manatopi dantā. **Susunāgā**ti taruṇanāgā. Tatrāyaṁ vacanattho—chandādīhi na gacchantīti **nāgā**, tena tena maggena pahīne kilese na āgacchantīti nāgā, nānappakāraṁ āguṁ na karontīti nāgā. Ayamettha saṅkhepo, vitthāro pana Mahāniddese¹ vuttanayeneva veditabbo.

#### Apica—

"Āgum na karoti kiñci loke, Sabbasamyoga<sup>2</sup> visajja bandhanāni. Sabbattha na sajjatī vimutto, Nāgo tādi pavuccate tathattā"ti—

Evamettha attho veditabbo. **Susunāgā**ti susū nāgā, susunāgabhāvasampattimi<sup>3</sup> pattāti attho. Te evarūpe anuttarena yoggācariyena damite taruṇanāge dassanāya āgatamha Bhagavāti. Sopi gantvā yathāṭhāneyeva aṭṭhāsi.

Atha catuttho vuttanayeneva āgantvā abhāsi. Tattha **gatāse**ti nibbematikasaraṇagamanena gatā. Sopi gantvā yathāṭhāneyeva aṭṭhāsīti. . Sattamam.

#### 8. Sakalikasuttavannanā

38. Aṭṭhame maddakucchisminti evamnāmake uyyāne. Tañhi Ajātasattumhi kucchigate tassa mātarā "ayam mayham kucchigato gabbho rañño sattu bhavissati, kim me iminā"ti gabbhapātanattham kucchi maddāpitā. Tasmā "Maddakucchī"ti sankham gatam. Migānam pana abhayavāsatthāya dinnattā migadāyoti vuccati.

Tena kho pana samayenāti ettha ayam anupubbikathā—Devadatto hi Ajātasattum nissāya dhanuggahe ca Dhanapālakañca payojetvāpi

<sup>1.</sup> Khu 7. 155 pitthe. 2. Sabbasamyoge (Khu 1. 359 pitthe) Tīkā pana passitabbā.

<sup>3.</sup> Nāgabhāvasampattim (Syā)

Tathāgatassa jīvitantarāyam kātum asakkonto "sahattheneva māressāmī"ti Gijjhakūṭapabbatam abhiruhitvā mahantam kūṭāgārappamāṇam silam ukkhipitvā "samaṇo Gotamo cuṇṇavicuṇṇo hotū"ti pavijjhi. Mahāthāmavā kiresa pañcannam hatthīnam balam dhāreti. Aṭṭhānam kho panetam, yam Buddhānam parūpakkamena jīvitantarāyo bhaveyyāti tam Tathāgatassa sarīrābhimukham āgacchantam ākāse aññā silā uṭṭhahitvā sampaṭicchi. Dvinnam silānam sampahārena mahantā pāsāṇassa sakalikā¹ uṭṭhahitvā Bhagavato piṭṭhipādapariyantam abhihani, pādo mahāpharasunā pahato viya samuggatalohitena lākhārasamakkhito viya ahosi. Bhagavā uddham ulloketvā Devadattam etadavoca "bahu tayā moghapurisa apuñām pasutam, yo tvam paduṭṭhacitto vadhakacitto Tathāgatassa lohitam uppādesī"ti. Tatopaṭṭhāya Bhagavato aphāsu jātam. Bhikkhū cintayimsu "ayam vihāro ujjaṅgalo visamo, bahūnam khattiyādīnañceva pabbajitānañca anokāso"ti. Te Tathāgatam mañcasivikāya ādāya maddakucchim nayimsu. Tena vuttam "tena kho pana samayena Bhagavato pādo sakalikāya khato hotī"ti.

Bhusāti balavatiyo. Sudanti nipātamattam. Dukkhanti sukhapaṭikkhepo. Tibbāti bahalā. Kharāti pharusā. Kaṭukāti tikhiṇā. Asātāti amadhurā. Na tāsu mano appeti, na tā manam appāyanti na vaḍḍhentīti amanāpā. Sato sampajānoti vedanādhivāsanasatisa-mpajaññena samannāgato hutvā. Avihaññamānoti apīṭiyamāno, samparivattasāyitāya vedanānam vasam agacchanto.

Sīhaseyyanti ettha kāmabhogiseyyā petaseyyā sīhaseyyā Tathāgataseyyāti catasso seyyā. Tattha "yebhuyyena bhikkhave kāmabhogī sattā vāmena passena sentī"ti² ayam kāmabhogīseyyā. Tesu hi yebhuyyena dakkhiṇapassena sayāno nāma natthi. "Yebhuyyena bhikkhave petā uttānā sentī"ti² ayam petaseyyā. Appamamsalohitattā hi aṭṭhisaṅghāṭajaṭitā ekena passena sayitum na sakkonti, uttānāva senti. "Yebhuyyena bhikkhave sīho migarājā naṅguṭṭham antarasatthimhi anupakkhipitvā dakkhiṇena passena setī"ti² ayam sīhaseyyā.

Tejussadattā hi sīho migarājā dve purimapāde ekasmim, 'pacchimapāde ekasmim thāne thapetvā naṅguṭṭham antarasatthimhi pakkhipitvā purimapādapacchimapādanaṅgu-ṭṭhānam thitokāsam sallakkhetvā dvinnam purimapādānam matthake sīsam ṭhapetvā sayati, divasampi sayitvā pabujjhamāno na utrasanto pabujjhati, sīsam pana ukkhipitvā purimapādādīnam ṭhitokāsam sallakkheti. Sace kiñci ṭhānam vijahitvā ṭhitam hoti, "nayidam tuyham jātiyā, na sūrabhāvassa anurūpan"ti anattamano hutvā tatheva sayati, na gocarāya pakkamati. Avijahitvā ṭhite pana "tuyam jātiyā ca sūrabhāvassa ca anurūpamidan"ti haṭṭhatuṭṭho uṭṭhāya sīhavijambhitam vijambhitvā kesarabhāram vidhunitvā tikkhattum sīhanādam naditvā gocarāya pakkamati. Catutthajjhānaseyyā pana "Tathāgataseyyā"ti vuccati. Tāsu idha sīhaseyyā āgatā. Ayam hi tejussadairiyāpathattā uttamaseyyā nāma.

Pāde pādanti dakkhiṇapāde vāmapādam. Accādhāyāti ati-ādhāya, īsakam atikkamma ṭhapetvā. Gopphakena hi gopphake jāṇunā vā jāṇumhi saṃghaṭṭiyamāne abhiṇham vedanā uppajjati, cittam ekaggam na hoti, seyyā aphāsukā hoti. Yathā na saṃghaṭṭeti. evam atikkamma ṭhapite vedanā nuppajjati, cittam ekaggam hoti, seyyā phāsu hoti. Tasmā evam nipajji. Sato sampajānoti sayanapariggāhakasatisampajañnena samannāgato. "Utthānasañnan"ti panettha na vuttam, gilānaseyyā hesā Tathāgatassa.

Sattasatāti imasmim sutte sabbāpi tā devatā gilānaseyyaṭṭhānam āgatā. Udānam udānesīti gilānaseyyam āgatānam domanassena bhavitabbam siyā. Imāsam pana Tathāgatassa vedanādhivāsanam disvā "aho Buddhānam mahānubhāvatā, evarūpāsu nāma vedanāsu vattamānāsu vikāramattampi natthi, sirīsayane alaṅkaritvā ṭhapitasuvaṇṇarūpakam viya aniñjamānena kāyena nipanno, idānissa adhikataram mukhavaṇṇo virocati, ābhāsampanno puṇṇacando viya sampati vikasitam viya ca aravindam assa mukham sobhati, kāyepi vaṇṇāyatanam idāni susammaṭṭhakañcanam¹ viya vippasīdatī"ti udānam udapādi.

Nāgo vata bhoti ettha bhoti dhammālapanam. Balavantaṭṭhena nāgo. Nāgavatāti nāgabhāvena. Sīho vatāti-ādīsu asantāsanaṭṭhena sīho. Byattaparicayaṭṭhena¹ kāraṇākāraṇajānanena vā ājānīyo. Appaṭisamaṭṭhena nisabho. Gavasatajeṭṭhako hi usabho, gavasahassajeṭṭhako vasabho, gavasatasahassajeṭṭhako nisabhoti vuccati. Bhagavā pana appaṭisamaṭṭhena āsabham ṭhānam paṭijānāti. Tenevatthena idha "nisabho"ti vutto. Dhuravāhatthena dhorayho. Nibbisevanatthena danto.

Passāti aniyamitāṇatti. Samādhinti arahattaphalasamādhim. Suvimuttanti phalavimuttiyā suvimuttam. Rāgānugatam pana cittam abhinatam nāma hoti, dosānugatam apanatam. Tadubhayapaṭikkhepena na cābhinatam na cāpanatanti āha. Na ca sasaṅkhāraniggayhavāritagatanti² na sasaṅkhārena sappayogena kilese niggahetvā vāritavatam³, kilesānam pana chinnattā vatam phalasamādhinā samāhitanti attho. Atikkamitabbanti viheṭhetabbam ghaṭṭetabbam⁴. Adassanāti aññāṇā. Aññāṇī hi andhabālova evarūpe Satthari aparajjheyyāti Devadattam ghaṭṭayamānā vadanti.

Pañcavedāti itihāsapañcamānam vedānam dhārakā. Satam samanti vassasatam. Tapassīti tapanissitakā hutvā. Caranti carantā. Na sammāvimuttanti sacepi evarūpā brāhmaņā vassasatam caranti, cittañca nesam sammā vimuttam na hoti. Hīnattarūpā na pāram gamā teti hīnattasabhāvā te nibbānangamā na honti. "Hīnattharūpā"tipi pāṭho, hīnatthajātikā parihīnatthāti attho. Taṇhādhipannāti taṇhāya ajjhotthaṭā. Vatasīlabaddhāti ajavatakukkuravatādīhi ca vatehi tādiseheva ca sīlehi baddhā. Lūkham tapanti pañcātapatāpanam santa kaṇṭakaseyyādikam tapam. Idāni sā devatā sāsanassa niyyānikabhāvam kathentī na mānakāmassātiādimāha, tam vuttatthamevāti. . Atthamam.

#### 9. Pathamapajjunnadhītusuttavannanā

39. Navame **Pajjunnassa dhītā**ti Pajjunnassa nāma vassavalāhakadevarañño Cātumahārājikassa dhītā. **Abhivande**ti Bhagavā tumhākam

<sup>1.</sup> Bhattuparicariyatthena (Sī), byattuparicaranatthena (Tīkā)

<sup>2.</sup> Sasankhāraniggayhavāritavatanti (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Vāritvā vatam (Syā), vāretvā adhigatam (?)

<sup>4.</sup> Ghatetabbam (Syā, Ka) 5. Pañcatapatāpanam (Sī), pañcatāpatappanam (Syā, Ka)

pāde vandāmi. Cakkhumatāti pañcahi cakkhūhi cakkhumantena Tathāgatena. Dhammo anubuddhoti "idam mayā pubbe paresam santike kevalam sutamyeva āsī"ti vadati. Sāham dānīti sā aham idāni. Sakkhi jānāmīti paṭivedhavasena paccakkhameva jānāmi. Vigarahantāti "hīnakkharapadabyañjano"ti vā "aniyyāniko"ti vā evam garahantā. Roruvanti dve roruvā dhūmaroruvo ca jālaroruvo ca. Tattha dhūmaroruvo visum hoti, jālsrorivoti pana Avīcimahānirayassevetam nāmam. Tattha hi sattā aggimhi jalante jalante punappunam ravam ravanti, tasmā so "Roruvo"ti vuccati. Ghoranti dāruṇam. Khantiyā upasamena upetāti ruccitvā khamāpetvā gahaṇakhantiyā ca rāgādi-upasamena ca upetāti. . Navamam.

### 10. Dutiyapajjunnadhītusuttavannanā

40. Dasame **dhammañcā**ti casaddena saṁghañca, iti tīṇi ratanāni namassamānā idhāgatāti vadati. **Atthavatī**ti atthavatiyo. **Bahunāpi kho tan**ti yaṁ dhammaṁ sā abhāsi, taṁ dhammaṁ bahunāpi pariyāyena ahaṁ vibhajeyyaṁ. **Tādiso dhammo**ti tādiso hi ayaṁ Bhagavā dhammo, taṁsaṇṭhito tappaṭibhāgo¹ bahūhi pariyāyehi vibhajitabbayuttakoti dasseti. **Lapayissāmī**ti kathayissāmi. **Yāvatā me manasā pariyattan**ti yattakaṁ mayā manasā pariyāpuṭaṁ², tassatthaṁ divasaṁ avatvā madhupaṭalaṁ pīḷentī viya muhutteneva saṁkhittena kathessāmi. Sesaṁ uttānamevāti. . Dasamaṁ.

Satullapakāyikavaggo catuttho.

# 5. Ādittavagga

# 1. Ādittasuttavannanā

41. Ādittavaggassa paṭhame **jarāya maraṇena cā**ti desanāsīsametam, rāgādīhi pana ekādasahi aggīhi loko ādittova. **Dānenā**ti dānacetanāya. **Dinnam hoti sunīhatan**ti dānapuññacetanāhi dāyakasseva hoti gharasāmikassa viya nīhatabhaṇḍakam, tenetam vuttam. **Corā** 

harantīti adinne bhoge corāpi haranti rājānopi, aggipi ḍahati, thapitaṭṭhānepi nassanti. Antenāti maraṇena. Sarīraṁ sapariggahanti sarīrañceva corādīnaṁ vasena avinaṭṭhabhoge ca. Saggamupetīti Vessantaramahārājādayo viya sagge nibbattatīti. . Paṭhamaṁ.

#### 2. Kimdadasuttavannanā

42. Dutiye annadoti yasmā atibalavāpi dve tīņi bhattāni abhutvā uṭṭhātuṁ na sakkoti, bhutvā pana dubbalopi hutvā balasampanno hoti, tasmā "annado balado"ti āha. Vatthadoti yasmā surūpopi duccoļo vā acoļo vā virūpo hoti ohīļito duddasiko, vatthacchanno devaputto viya sobhati, tasmā "vatthado hoti vaṇṇado"ti āha. Yānadoti hatthiyānādīnaṁ dāyako. Tesu pana

Na hatthiyānam samaṇassa kappati, Na assayānam, na rathena yātum. Idanca yānam samaṇassa kappati, Upāhanā rakkhato sīlakhandhanti.

Tasmā chattupāhanakattarayaṭṭhimañcapīṭhānaṁ dāyako, yo ca maggaṁ sodheti, nisseṇiṁ karoti, setuṁ karoti, nāvaṁ paṭiyādeti, sabbopi yānadova hoti. **Sukhado hotī**ti yānassa sukhāvahanato sukhado nāma hoti. **Cakkhudo**ti andhakāre cakkhumantānampi rūpadassanābhāvato dīpado cakkhudo nāma hoti, Anuruddhatthero viya dibbacakkhusampadampi labhati.

Sabbadado hotīti sabbesamyeva balādīnam dāyako hoti. Dve tayo gāme piņḍāya caritvā kiñci aladdhā āgatassāpi sītalāya pokkharaņiyā nhāyitvā patissayam¹ pavisitvā muhuttam mañce nipajjitvā uṭṭhāya nisinnassa hi kāye balam āharitvā pakkhittam viya hoti. Bahi vicarantassa ca kāye vaṇṇāyatanam vātātapehi jhāyati, patissayam pavisitvā dvāram pidhāya muhuttam nipannassa ca visabhāgasantati vūpasammati, sabhāgasantati okkamati, vaṇṇāyatanam āharitvā

pakkhittam viya hoti. Bahi vicarantassa pāde kaṇṭako vijjhati, khāṇu paharati, sarīsapādiparissayo ceva corabhayam ca uppajjati, patissayam pavisitvā dvāram pidhāya nipannassa sabbete parissayā na honti, dhammam sajjhāyantassa dhammapītisukham, kammaṭṭhānam manasikarontassa upasamasukham uppajjati. Tathā bahi vicarantassa ca sedā muccanti, akkhīni phandanti, senāsanam pavisanakkhaṇe kūpe otiṇṇo viya hoti, mañcapīṭhādīni na paññāyanti. Muhuttam nisinnassa pana akkhipasādo āharitvā pakkhitto viya hoti, dvārakavāṭavātapānamañcapīṭhādīni paññāyanti. Tena vuttam "so ca sabbadado hoti, yo dadāti upassayan"ti.

Amatamdado ca so hotīti paṇītabhojanassa pattam pūrento viya amaraṇadānam nāma deti. Yo dhammamanusāsatīti yo dhammam anusāsati, aṭṭhakatham katheti, Pāļim vāceti, pucchitapañhm vissajjeti, kammaṭṭhānam ācikkhati, dhammassavanam karoti, sabbopesa dhammam anusāsati nāma. Sabbadānānañca idam dhammadānameva agganti veditabbam. Vuttampi cetam—

"Sabbadānam dhammadānam jināti, Sabbarasam dhammaraso jināti. Sabbaratim dhammarati jināti, Taṇhakkhayo sabbadukkham jinātī"ti<sup>1</sup>. Dutiyam.

#### 3. Annasuttavannanā

43. Tatiye **abhinandantī**ti patthenti. **Bhajatī**ti upagacchati, Cittagahapatisīvalittherādike viya pacchato pacchato anubandhati. **Tasmā**ti yasmā idhaloke paraloke ca annadāyakameva anugacchati, tasmā. Sesam uttānamenāti. . Tatiyam.

#### 4. Ekamūlasuttavannanā

44. Chtutthe **ekamūlan**ti avijjā taņhāya mūlam, taṇhā avijjāya. Idha pana taṇhā adhippetā. Dvīhi sassatucchedadiṭṭhīhi āvaṭṭatīti **dvirāvaṭṭā**<sup>2</sup>. Sā ca rāgādīhi tīhi malehi **timalā**. Tatrāssā moho

sahajātakoṭiyā malam hoti, rāgadosā upanissayakoṭiyā. Pañca pana kāmaguṇā assā pattharaṇaṭṭhānā¹, tesu sā pattharatīti **pañcapattharā.** Sā ca apūraṇīyaṭṭhena **samuddo.** Ajjhattikabāhiresu panesā dvādasāyatanesu āvaṭṭati parivaṭṭatīti **dvādasāvaṭṭā.** Apatiṭṭhaṭṭhena pana **pātālo**ti vuccatīti. Ekamūlam -pa- pātālam atari isi, uttari samatikkamīti attho. . Catuttham.

#### 5. Anomasuttavannanā

45. Pañcame **anomanāman**ti sabbaguṇasamannāgatattā avekallanāmaṁ, paripūranāmanti attho. **Nipuṇatthadassin**ti Bhagavā saṇhasukhume khandhantarādayo atthe passatīti nipuṇatthadassī. **Paññādadan**ti anvayapaññādhigamāya² paṭipadaṁ kathanavasena paññāya dāyakaṁ. **Kāmālaye asattan**ti pañcakāmaguṇālaye alaggaṁ. **Kamamānan**ti Bhagavā Mahābodhimaṇḍeyeva ariyamaggena gato, na idāni gacchati, atītaṁ pana upādāya idaṁ vuttaṁ. **Mahesin**ti mahantānaṁ sīlakkhandhādīnaṁ esitāraṁ pariyesitāranti. . Pañcamaṁ.

#### 6. Accharāsuttavannanā

46. Chaṭṭhe accharāgaṇasaṅghuṭṭhanti ayaṁ kira devaputto Satthusāsane pabbajitvā vattapaṭipattiṁ pūrayamāno pañcavassakāle pavāretvā dvemātikaṁ paguṇaṁ katvā kammākammaṁ uggahetvā cittarucitaṁ³ kammaṭṭhānaṁ uggaṇhitvā sallahukavuttiko araññaṁ pavisitvā yo Bhagavatā majjhimayāmo sayanassa koṭṭhāsoti anuññāto, tasmimpi sampatte "pamādassa bhāyāmī"ti mañcakaṁ ukkhipitvā rattiñca divā ca nirāhāro kammatthānameva manasākāsi.

Athassa abbhantare satthakavātā uppajjitvā jīvitam pariyādiyimsu. So dhurasmimyeva kālamakāsi. Yo hi koci bhikkhu cankame cankamamāno vā ālambanatthambham<sup>4</sup> nissāya thito vā cankamakoṭiyam cīvaram sīse thapetvā nisinno vā nipanno vā parisamajjhe alankatadhammāsane dhammam desento vā kālam karoti, sabbo so dhurasmim

<sup>1.</sup> Patthanā (Sī), pattharā (Syā)

<sup>3.</sup> Cittarucikam (Sī)

<sup>2.</sup> Paññādhigamāya (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Ālambankkhandham (Ka)

kālam karoti nāma. Iti ayam cankamane kālam katvā upanissayamandatāya āsavakkhayam appatto Tāvatimsabhavane mahāvimānadvāre niddāyitvā pabujjhanto viya paṭisandhim aggahesi. Tāvadevassa suvannatoranam viya tigāvuto attabhāvo nibbatti.

Antovimāne sahassamattā accharā taṁ disvā "vimānasāmiko devaputto āgato, ramayissāma¹ nan"ti tūriyāni gahetvā parivārayiṁsu. Devaputto na tāva cutabhāvaṁ jānāti, pabbajitasaññīyeva accharā oloketvā vihāracārikaṁ āgataṁ mātugāmaṁ disvā lajjī paṁsukūliko viya upari ṭhitaṁ ghanadukūlaṁ ekaṁsaṁ karonto aṁsakūṭaṁ paṭicchādetvā indriyāni okkhipitvā adhomukho aṭṭhāsi. Tassa kāyavikāreneva tā devatā "Samaṇadevaputto ayan"ti ñatvā evamāhaṁsu "ayya devaputta devaloko nāmāyaṁ, na samaṇadhammassa karaṇokāso, sampattiṁ anubhavanokāso"ti. So tatheva aṭṭhāsi. Devatā "na tāvāyaṁ sallakkhetī"ti tūriyāni paggaṇhiṁsu. So tathāpi anolokentova aṭṭhāsi.

Athassa sabbakāyikam ādāsam purato ṭhapayimsu. So chāyam disvā cutabhāvam ñatvā "na mayā imam ṭhānam patthetvā samaṇadhammo kato, uttamattham arahattam patthetvā kato"ti sampattiyā vippaṭisārī ahosi "suvaṇṇapaṭam² paṭilabhissāmī"ti takkayitvā yuddhaṭṭhānam otiṇṇamallo mūlakamuṭṭhim labhitvā viya. So "ayam saggasampatti nāma sulabhā, Buddhānam pātubhāvo dullabho"ti cintetvā vimānam apavisitvāva asambhinneneva sīlena accharāsamghaparivuto Dasabalassa santikam āgamma abhivādetvā ekamantam ṭhito imam gātham abhāsi.

Tattha accharāgaṇasaṅghuṭṭhanti accharāgaṇena gītavāditasaddehi saṁghositaṁ. Pisācagaṇasevitanti tameva accharāgaṇaṁ pisācagaṇaṁ katvā vadati. Vananti Nandanavanaṁ sandhāya vadati. Ayañhi niyāmacittatāya attano garubhāvena³ devagaṇaṁ "devagaṇo"ti vattuṁ na roceti, "pisācagano"ti vadati. Nandanavanaṁ ca "Nandanan"ti avatvā "Mohanan"ti

<sup>1.</sup> Passissāma (Ka)

<sup>2.</sup> Suvannapattam (Tīkā)

<sup>3.</sup> Garugāravena (Sī), garukabhāvena(Syā)

vadati. **Katham yātrā bhavissatī**ti katham niggamanam¹ bhavissati, katham atikkamo bhavissati, arahattassa me padaṭṭhānabhūtam vipassānam ācikkhatha Bhagavāti vadati.

Atha Bhagavā "atisallikhateva² ayam devaputto, kim nu kho idan"ti āvajjento attano sāsane pabbajitabhāvam ñatvā "ayam accāraddhavīriyatāya kālam katvā devaloke nibbatto, ajjāpissa cankamanasmim yeva attabhāvo asambhinnena sīlena āgato"ti cintesi. Buddhā ca akatābhinivesassa ādikammikassa akataparikammassa antevāsino cittakāro bhittiparikammam viya "sīlam tāva sodhehi³, samādhim bhāvehi, kammassakatapaññam ujum karohī"ti paṭhamam pubbabhāgappaṭipadam ācikkhanti, kārakassa pana yuttapayuttassa arahattamaggapadaṭṭhānabhūtam saṇhasukhumam suññatāvipassanamyeva ācikkhanti, ayam ca devaputtokārako abhinnasīlo, eko maggo assa⁴ anāgatoti suññatāvipassanam ācikkhanto **ujuko nāmā**tiādimāha.

Tattha **ujuko**ti kāyavaṅkādīnaṁ abhāvato aṭṭhaṅgiko maggo ujuko nāma. **Abhayā nāma sā disā**ti nibbānaṁ sandhāyāha. Tasmiṁ hi kiñci bhayaṁ natthi, taṁ vā pattassa bhayaṁ natthīti "abhayā nāma sā disā"ti vuttaṁ. **Ratho akūjano**ti aṭṭhaṅgiko maggova adhippeto. Yathā hi pākatikaratho akkhe vā anabbhañjite atirekesu vā manussesu abhiruļhesu kūjati<sup>5</sup> viravati, na evaṁ ariyamaggo. So hi ekappahārena caturāsītiyāpi pāṇasahassesu abhiruhantesu na kūjati na viravati. Tasmā "akūjano"ti vutto. **Dhammacakkehi saṁyuto**ti kāyikacetasikavīriyasaṅkhātehi dhammacakkehi dhammacakkehi saṁyutto.

Hirīti ettha hiriggahaṇena ottappampi gahitameva hoti. Tassa apālamboti yathā bāhirakarathassa rathe ṭhitānam yodhānam apatanatthāya dārumayam apālambanam hoti, evam imassa maggarathassa ajjhattabahiddhāsamuṭṭhānam hirottappam apālambanam. Satyassa parivāraṇanti rathassa sīhacammādiparivāro viya imassāpi maggarathassa sampayuttā sati parivāranam. Dhammanti

<sup>1.</sup> Nikkhamanam (Sī, Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Atisallakkhateva (Syā), atisallekhateva(Ka)

<sup>3.</sup> Visodhehi (Syā)

<sup>4.</sup> Cassa (Syā)

<sup>5.</sup> Kujjati (Syā)

lokuttaramaggam¹. **Sammādiṭṭhipurejavan**ti vipassanāsammādiṭṭhipurejavā assa pubbayāyikāti² sammādiṭṭhipurejavo, tam sammādiṭṭhipurejavam. Yathā hi paṭhamataram rājapurisehi kāṇakuṇi-ādīnam nīharaṇena magge sodhite pacchā rājā nikkhamati, evamevam³ vipassanāsammādiṭṭhiyā aniccādivasena khandhādīsu sodhitesu pacchā bhūmiladdhavaṭṭam parijānamānā maggasammādiṭṭhi uppajjati. Tena vuttam "dhammāham sārathim brūmi, sammādiṭṭhipurejavan"ti.

Iti Bhagavā desanam niṭṭhāpetvā avasāne cattāri saccāni dīpesi. Desanāpariyosāne devaputto sotāpattiphale patiṭṭhāsi. Yathā hi rañño bhojanakāle attano mukhappamāṇe<sup>4</sup> kabaļe ukkhitte aṅke nisinno putto attano mukhappamāṇeneva tato kabaļam karoti, evamevam Bhagavati arahattanikūṭena desanam desentepi sattā attano upanissayānurūpena sotāpattiphalādīni pāpuṇanti. Ayampi devaputto sotāpattiphalam patvā Bhagavantam gandhādīhi pūjetvā pakkāmīti. . Chattham.

#### 7. Vanaropasuttavannanā

47. Sattame dhammaṭṭhā sīlasampannāti ke dhammaṭṭhā, ke sīlasampannāti pucchati. Bhagavā imam pañham thāvaravatthunā dīpento ārāmaropāti-ādimāha. Tattha ārāmaropāti pupphārāmaphalārāmaropakā. Vanaropāti sayamjāte aropimavane<sup>5</sup> sīmam parikkhipitvā cetiyabodhicankamanamaṇḍapakuṭileṇarattiṭṭhānadivāṭṭhānānam kārakā chāyūpage rukkhe ropetvā dadamānāpi vanaropāyeva nāma. Setukārakāti visame setum karonti, udake nāvam paṭiyādenti. Papanti pānīyadānasālam. Udapānanti yamkiñci pokkharaṇītaļākādim. Upassayanti vāsāgāram. "Upāsayan"tipi pāṭho.

Sadā puññaṁ pavaḍḍhatīti na akusalavitakkaṁ vā vitakkentassa niddāyantassa vā pavaḍḍhati. Yadā yadā pana anussarati, tadā tadā tassa vaḍḍhati. Imamatthaṁ sandhāya "sadā puññaṁ pavaḍḍhatī"ti vuttaṁ. Dhammaṭṭhā sīlasampannāti tasmiṁ dhamme ṭhitattā tenapi sīlena sampannattā dhammaṭthā sīlasampannā. Atha

<sup>1.</sup> Lokuttaradhammam (Ka)

<sup>2.</sup> Pubbayāyitāti (Ka)

<sup>3.</sup> Evameva (Syā)

<sup>4.</sup> Pamāņena (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Aropitavane (Syā)

vā evarūpāni puññāni karontānam dasa kusalā dhammā pūrenti, tesu ṭhitattā dhammaṭṭhā. Teneva ca sīlena sampannattā sīlasampannāti. . Sattamam.

#### 8. Jetavanasuttavannanā

48. Aṭṭhame idaṁ hi taṁ Jetavananti Anāthapiṇḍiko devaputto Jetavanassa ceva Buddhādīnañca vaṇṇabhaṇanatthaṁ āgato¹ evamāha. Isisaṁghanisevitanti bhikkhusaṁghanisevitaṁ.

Evam paṭhamagāthāya Jetavanassa vaṇṇam kathetvā idāni ariyamaggassa kathento kammam vijjāti-ādimāha. Tattha kammanti maggacetanā. Vijjāti maggapaññā. Dhammoti samādhipakkhikā dhammā. Sīlam jīvitamuttamanti sīle patiṭṭhitassa jīvitam uttamanti dasseti. Atha vā vijjāti diṭṭhisaṅkappā. Dhammoti vāyāmasatisamādhayo. Sīlanti vācākammantājīvā. Jīvitamuttamanti etasmim sīle ṭhitassa jīvitam nāma uttamam. Etena maccā sujjhantīti etena aṭṭhaṅgikamaggena sattā visujjhantī.

Tasmāti yasmā maggena sujjhanti, na gottadhanehi, tasmā. Yoniso vicine dhammanti upāyena samādhipakkhiyadhammam vicineyya. Evam tattha visujjhatīti evam tasmim ariyamagge visujjhati. Atha vā yoniso vicine dhammanti upāyena pañcakkhandhadhammam vicineyya. Evam tattha visujjhatīti evam tesu catūsu saccesu visujjhati.

Idāni Sāriputtattherassa vaṇṇaṁ kathento Sāriputtovāti-ādimāha. Tattha Sāriputtovāti avadhāraṇavacanaṁ², etehi paññādīhi Sāriputtova seyyoti vadati. Upasamenāti kilesa-upasamena. Pāraṁ gatoti nibbānaṁ gato. Yo koci nibbānaṁ patto bhikkhu, so etāvaparamo siyā, na therena uttaritaro nāma atthīti vadati. Sesaṁ uttānamevāti. . Aṭṭhamaṁ.

# 9. Maccharisuttavannanā

49. Navame maccharinoti maccherena samannāgatā. Ekacco hi attano vasanaṭṭhāne bhikkhum hattam pasāretvāpi na vandati, aññattha gato

vihāram pavisitvā sakkaccam vanditvā madhurapatisanthāram karoti "bhante amhākam vasanatthānam nāgacchatha, sampanno padeso, patibalā mayam ayyanam yagubhattadihi upatthanam katun"ti. Bhikkhu "saddho ayam upāsako"ti yāgubhattādīhi sanganhanti. Atheko thero tassa gāmam gantvā pindāya carati. So tam disvā aññena vā gacchati, gharam vā pavisati. Sacepi sammukhībhāvam āgacchati, hatthena vanditvā "ayyassa bhikkham detha, aham ekena kammena gacchāmī"ti pakkamati. Thero sakalagāmam caritvā tucchapattova nikkhamati. Idam tāva mudumacchariyam nāma, yena samannāgato adāyakopi dāyako viya paññāyati. Idha pana thaddhamacchariyam adhippetam, yena samannagato bhikkhūsu pindaya pavitthesu "therā thitā"ti vutte "kim mayham<sup>1</sup> pādā rujjantī"ti-ādīni vatvā silāthambho viya khānuko viya ca thaddho hutvā titthati, sāmīcimpi na karoti. Kadariyāti idam maccharinoti padasseva vevacanam. Mudukampi hi macchariyam "macchariyan" teva vuccati, thaddham pana kadariyam nāma. Paribhāsakāti bhikkhū gharadvāre thite disvā "kim tumhe kasitvā āgatā, vapitvā, lāyitvā, mayam attanopi na labhāma, kuto tumhākam, sīgham nikkhamathā"ti-ādīhi samtajjakā<sup>2</sup>. **Antarāyakarā**ti dāyakassa saggantarāyo, patiggāhakānam lābhantarāyo, attano upaghātoti imesam antarāyānam kārakā.

Samparāyoti paraloko. Ratīti pañcakāmaguņarati. Khiḍḍāti kāyikakhiḍḍādikā tividhā khiḍḍā. Diṭṭhe dhammesa vipākoti tasmim nibbattabhavane<sup>3</sup> diṭṭhe dhamme esa vipāko. Samparāye ca duggatīti "yamalokam upapajjare"ti vutte samparāye<sup>4</sup> ca duggati.

Vadaññūti bhikkhū gharadvāre ṭhitā kiñcāpi tuṇhīva honti, atthato pana "bhikkhaṁ dethā"ti vadanti nāma. Tatra ye "mayaṁ pacāma, ime pana na pacanti, pacamāne patvā alabhantā kuhiṁ labhissantī"ti deyyadhammaṁ saṁvibhajanti, te vadaññū nāma. Pakāsantīti vimānappabhāya jotanti. Parasambhatesūti parehi sampinditesu. Samparāye ca suggatīti "ete

<sup>1.</sup> Tuyham (Ka)

<sup>3.</sup> Nibbattaṭṭhāne (Sī,Syā)

<sup>2.</sup> Samtajjitā(Ka)

<sup>4.</sup> Vutto samparāyo(Syā)

saggā"ti evam vuttasamparāye¹ sugati. Ubhinnampi vā etesam tato cavitvā puna samparāyepi duggatisugatiyeva hotīti². Navamam.

### 10. Ghatīkārasuttavannanā

50. Dasame upapannāseti nibbattivasena upagatā. Vimuttāti avihābrahmalokasmim upapattisamanantarameva arahattaphalavimuttiyā vimuttā. Mānusam dehanti idha pancorambhāgiyasamyojanāni eva vuttāni. Dibbayoganti panca uddhambhāgiyasamyojanāni. Upaccagunti atikkamimsu. Upakoti-ādīni tesam therānam nāmāni. Kusalī bhāsasī tesanti "kusalan"ti idam vacanam imassa atthīti kusalī, tesam therānam tvam kusalam anavajjam³ bhāsasi, thomesi pasamsasi, paṇḍitosi devaputtāti vadati. Tam te dhammam idhaññāyāti te therā tam dhammam idha tumhākam sāsane jānitvā. Gambhīranti gambhīrattham. Brahmacārī nirāmisoti nirāmisabrahmacārī nāma anāgāmī, anāgāmī ahosinti attho. Ahuvāti ahosi. Sagāmeyyoti ekagāmavāsī. Pariyosānagāthā saṅgītikārehi thapitāti. . Dasamam.

Ādittavaggo pañcamo.

# 6. Jarāvagga

## 1. Jarāsuttavannanā

51. Jarāvaggassa paṭhame **sādhū**ti laddhakam bhaddakam. **Sīlam yāva jarā**ti iminā idam dasseti—yathā muttāmaṇirattavatthādīni<sup>4</sup> ābharaṇāni taruṇakāleyeva sobhanti, jarājiṇṇakāle tāni dhārento "ayam ajjāpi bhālabhāvam pattheti, ummattako maññe"ti vattabbatam āpajjati, na evam sīlam. Sīlañhi niccakālam sobhati. Bālakālepi hi sīlam rakkhantam "kim imassa sīlenā"ti vattāro natthi, majjhimakālepi mahallakakālepīti.

<sup>1.</sup> Vuttasamparāyo (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Kusalī anavajjī (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Duggatisugatiyo ca hontīti (Syā)

<sup>4.</sup> Muttāmaņiratanavatthādīni (Sī, Syā)

**Saddhā sādhu patiṭṭhitā**ti Hatthāļavakacittagahapati-ādīnam viya maggena āgatā patiṭṭhitasaddhā nāma sādhu. **Paññā narānam ratanan**ti ettha cittīkataṭṭhādīhi ratanam veditabbam. Vuttam hetam—

"Yadi cittīkatanti ratanam, nanu Bhagavā cittīkato purisasīho, ye ca loke cittīkatā, tesam cittīkato Bhagavā. Yadi ratikaranti¹ ratanam, nanu Bhagavā ratikaro purisasīho, tassa vacanena carantā jhānaratisukhena abhiramanti. Yadi atulyanti ratanam, nanu Bhagavā atulo² purisasīho. Na hi sakkā tuletum guņehi guṇapāramim gato. Yadi dullabhanti ratanam, nanu Bhagavā dullabho purisasīho. Yadi anomasattaparibhoganti ratanam, nanu Bhagavā anomo sīlena samādhinā paññāya vimuttiyā vimuttiñāṇadassanenā"ti.

Idha pana dullabhapātubhāvaṭṭhena paññā "ratanan"ti vuttaṁ. **Puññan**ti puññacetanā, sā hi arūpattā pariharituṁ na sakkāti. . Paṭhamaṁ.

# 2. Ajarasāsuttavaņņanā

52. Dutiye **ajarasā**ti ajīraņena, avipattiyāti attho. Sīlaṁ hi avipannameva sādhu hoti, vipannasīlaṁ ācariyupajjhāyādayopi na saṅgaṇhanti, gatagataṭṭhāne niddhamitabbova³ hotīti. . Dutiyaṁ.

## 3. Mittasuttavannanā

53. Tatiye satthoti saddhimcaro<sup>4</sup> janghasattho vā sakaṭasattho vā. Mittanti roge uppanne pāṭaṅkiyā vā aññena vā yānena haritvā khemantasampāpanena mittam. Sake ghareti attano gehe. Tathārūpe roge jāte puttabhariyādayo jigucchanti, mātā pana asucimpi candanam viya maññati. Tasmā sā sake ghare mittam. Sahāyo atthajātassāti uppannakiccassa yo tam kiccam vahati nittharati, so kiccesu saha ayanabhāvena sahāyo mittam, surāpānādisahāyā pana na mittā. Samparāyikanti samparāyahitam. . Tatiyam.

<sup>1.</sup> Ratikatanti (Sī)

<sup>2.</sup> Atulyo (Syā)

<sup>3.</sup> Gatagatatthānena damitabbova (Syā)

<sup>4.</sup> Saddhicaro (Syā)

## 4. Vatthusuttavannanā

54. Catutthe **puttā vatthū**ti mahallakakāle<sup>1</sup> paṭijagganaṭṭhena puttā patiṭṭhā. **Paramo**ti aññesaṁ akathetabbassapi guyhassa kathetabbayuttatāya bhariyā paramo sakhā nāma<sup>2</sup>. Catutthaṁ.

## 5-7. Pathamajanasuttādivannanā

55-57. Pañcame **vidhāvatī**ti parasamuddādigamanavasena ito cito ca vidhāvati. Chaṭṭhe **dukkhā**ti vaṭṭadukkhato. Sattame **parāyaṇan**ti nipphatti avassayo. . Sattamaṁ.

#### 8. Uppathasuttavannanā

58. Aṭṭhame rāgo uppathoti sugatiñca nibbānañca gacchantassa amaggo. Rattindivakkhayoti rattidivehi, rattidivesu vā khīyati³. Itthī malanti sesaṁ bāhiramalaṁ bhasmakhārādīhi⁴ dhovitvā sakkā sodhetuṁ, mātugāmamalena duṭṭho pana na sakkā suddho nāma kātunti itthī "malan"ti vuttā. Etthāti ettha itthiyaṁ pajā sajjati. Tapoti indriyasaṁvaradhutaṅgaguṇavīriyadukkarakārikānaṁ nāmaṁ, idha pana ṭhapetvā dukkarakārikaṁ sabbāpi kilesasantāpikā paṭipadā vaṭṭati. Brahmacariyanti methunavirati. . Aṭṭhamaṁ.

# 9. Dutiyasuttavannanā

59. Navame **kissa cābhirato**ti kismim abhirato. **Dutiyā**ti sugatiñceva nibbānañca gacchantassa dutiyikā<sup>5</sup>. **Paññā cenam pasāsatī**ti paññā etam purisam "idam karohi, idam mākarī"ti anusāsati. . Navamam.

## 10. Kavisuttavannanā

60. Dasame **chando nidānan**ti gāyatti-ādiko chando gāthānam nidānam. Pubbapaṭṭhāpanagāthā<sup>6</sup> ārabhanto hi "kataracchandena hotū"ti<sup>7</sup>

- 1. Mahallakabhāvakāle (Syā)
- 2. Paramā sakhā nāmāti (Syā), paramāsakhā nāma (Ka)
- 3. Rattīhi divehi ca khiyati (Syā)
- 4. Osandhārādīhi (Syā), usakhārādīhi (Ka) 5. Dutiyakā (Syā)
- 6. Pubbavutthānam pana gātham (Syā), pubbavutthāpanagāthā(Ka) 7. Hotīti (Sī)

ārabhati. **Viyañjanan**ti jananam. Akkharam hi padam janeti, padam gātham janeti, gāthā attham pakāsetīti. **Nāmasannissitā**ti samuddādipaṇṇattinissitā. Gāthā ārabhanto hi samuddam vā pathavim vā yam kiñci nāmam nissayitvāva<sup>1</sup> ārabhati. **Āsayo**ti patiṭṭhā. Kavito hi gāthā pavattanti, so tāsam patṭṭhā hotīti. . Dasamam.

Jarāvaggo chattho.

# 7. Addhavagga

#### 1. Nāmasuttavannanā

61. Addhavaggassa<sup>2</sup> paṭhame **nāmaṁ sabbaṁ addhabhavī**ti<sup>3</sup> nāmaṁ sabbaṁ abhibhavati anupatati. Opapātikena vā hi kittimena vā nāmena<sup>4</sup> mutto satto vā saṅkhāro vā natthi. Yassapi hi rukkhassa vā pāsāṇassa vā "idaṁ nāma nāman"ti na jānanti, anāmakotveva tassa nāmaṁ hoti. . Pathamaṁ.

## 2-3. Cittasuttādivannanā

62-63. Dutiye **sabbeva vasamanvagū**ti ye cittassa vasam gacchanti, tesamyeva anavasesapariyādānametam. Tatiyepi eseva nayo. . Tatiyam.

# 4-5. Samyojanasuttādivaņņanā

64.65. Catutthe **kimsu samyojano**ti kimsamyojano kimbandhano. **Vicāraņan**ti vicaraṇāpādāni. Bahuvacane ekavacanam katam. **Vitakkassa vicāraṇan**ti vitakko tassa pādā. Pañcamepi eseva nayo. . Pañcamam.

# 6. Attahatasuttavannanā

66. Chaṭṭhe **kenassubbhāhato**ti kena abbhāhato. Su-kāro nipātamattam. **Icchādhūpāyito**ti<sup>5</sup> icchāya āditto. . Chattham.

- 1. Sannissitvāva (Syā)
- 2. Anvavaggassa (Sī), andhavaggassa (Syā), anvabhūvaggassa (Ka)
- 3. Anvabhavīti (Sī), andhabhavīti (Syā)
- 4. Opāpatikena bāhirakittimena nāmena (Syā)
- 5. Icchādhūmāyitoti (Sī, Syā)

## 7-9. Udditasuttādivaņņanā

67-69. Sattame taṇhāya raḍḍītoti taṇāya ullaṅghito. Cakkhuñhi taṇhārajjunā āvunitvā rūpanāgadante uḍḍitaṁ, sotādīni saddādīsūti taṇhāya uḍḍito loko. Maccunā pihitoti anantare attabhāve kataṁ kammaṁ na dūraṁ ekacittantaraṁ, balavatiyā pana māraṇantikavedanāya pabbatena viya otthaṭattā sattā taṁ na bujjhantīti "maccunā pihito loko"ti vuttaṁ. Aṭṭhame sveva pañho devatāya heṭṭhupariyāyavasena pucchito. Navame sabbaṁ uttānameva. . Navamaṁ.

#### 10. Lokasuttavannanā

70. Dasame **kismim loko samuppanno**ti kismim uppanne loko uppannoti pucchati<sup>1</sup>. **Chasū**ti chasu ajjhattikesu āyatanesu uppannesu uppannoti vuccati. **Chasu kubbatī**ti tesuyeva chasu santhavam karoti. **Upādāyā**ti tāniyeva ca upādāya āgamma paṭicca pavattati. **Vihaññatī**ti tesuyeva chasu vihaññati pīṭiyati. Iti ajjhattikāyatanavasena ayam pañho āgato, ajjhattikabāhirānam pana vasena āharitum vaṭṭati. Chasu hi ajjhattikāyatanesu uppannesu ayam uppanno nāma hoti, chasu bāhiresu santhavam karoti, channam ajjhattikānam upādāya chasu bāhiresu vihaññatīti. . Dasamam.

Addhavaggo sattamo.

# 8. Chetvāvagga

## 1. Chetvāsuttavaņņanā

71. Chetvāvaggassa<sup>2</sup> paṭhame **chetvā**ti<sup>3</sup> vadhitvā. **Sukham setī**ti kodhapariļāhena aparidayhamānattā sukham sayati. **Na socatī**ti kodhavināsena<sup>4</sup> vinaṭṭhadomanassattā na socati. **Visamūlassā**ti

<sup>1.</sup> Vuccati (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Jhatvāvaggassa (Sī), ghatvāvaggassa(Syā)

<sup>3.</sup> Jhatvāti(Sī), ghatvāti (Syā)

<sup>4.</sup> Kopachedanena (Ka)

dukkhavipākassa. **Madhuraggassā**ti kuddhassa paṭikujjhitvā, akkuṭṭhassa<sup>1</sup> paccakkositvā, pahaṭassa ca paṭipaharitvā sukhaṁ uppajjati, taṁ sandhāya madhuraggoti vutto. Imasmiṁ hi ṭhāne pariyosānaṁ agganti vuttaṁ. **Ariyā**ti Buddhādayo. . Paṭhamaṁ.

### 2. Rathasuttavannanā

72. Dutiye paññāyati etenāti **paññāṇaṁ. Dhajo rathassā**ti mahantasmiṁ hi saṅgāmasīse dūratova dhajaṁ disvā "asukarañño nāma ayaṁ ratho"ti ratho pākaṭo hoti. Tena vuttaṁ "dhajo rathassa paññāṇan"ti. **Aggi**pi dūratova dhūmena paññāyati. Coļaraṭṭhaṁ paṇḍuraṭṭhanti evaṁ **raṭṭham**pi raññā paññāyati. Cakkavattirañño dhītāpi pana **itthī** "asukassa nāma bhariyā"ti bhattāraṁ patvāva² paññāyati. Tasmā **dhūmo paññāṇamaggino**tiādi vuttaṁ. . Dutiyaṁ.

### 3. Vittasuttavannanā

73. Tatiye saddhīdha vittanti yasmā saddho saddhāya muttamaṇi-ādīnipi vittāni labhati, tissopi kulasampadā, cha kāmasaggāni, nava brahmaloke patvā pariyosāne Amatamahānibbānadassanampi labhati, tasmā maṇimuttādīhi vittehi saddhāvittameva seṭṭham. Dhammoti dasakusalakammapatho. Sukhamāvahatīti sabbampi sāsavānāsavam asamkiliṭṭhasukham āvahati. Sādutaranti lokasmim loṇambilādīnam sabbarasānam saccameva madhurataram. Saccasmim hi ṭhitā sīghavegam nadimpi nivattenti, visampi nimmaddenti, aggimpi paṭibāhanti, devampi vassāpenti, tasmā tam sabbarasānam madhurataranti vuttam. Paññājīvim jīvitamāhu seṭṭhanti yo paññājīvī gahaṭṭho samāno pañcasu sīlesu patiṭṭhāya salākabhattādīni paṭṭhapetvā paññāya jīvati, pabbajito vā pana dhammena uppanne paccaye "idamatthan"ti paccavekkhitvā paribhuñjanto kammatthānam ādāya vipassanam paṭṭhapetvā ariyaphalādhigamavasena paññāya jīvati, tam paññājīvim puggalam seṭṭham jīvitam jīvatīti āhu. . Tatiyam.

## 4. Vutthisuttavannanā

74. Catutthe **bījan**ti uppatantānam sattavidham dhaññabījam seṭṭham. Tasmim hi uggate janapado khemo hoti subhikkho. **Nipatatan**ti nipatantānam meghavuṭṭhi seṭṭhā. Meghavuṭṭhiyam hi sati vividhāni sassāni uppajjanti, janapadā phītā honti khemā subhikkhā. **Pavajamānānan**ti jaṅgamānam¹ padasā caramānānam gāvo seṭṭhā. Tā nissāya hi sattā pañca gorase paribhuñjamānā sukham viharanti. **Pavadatan**ti rājakulamajjhādīsu vadantānam putto varo. So hi mātāpitūnam anatthāvaham na vadati.

Vijjā uppatatam seṭṭhāti purimapañhe kira sutvā samīpe ṭhitā ekā devatā "devate kasmā tvam etam pañham dasabalam pucchasi, aham te kathessāmī"ti atthano khantiyā laddhiyā pañham kathesi. Atha nam itarā devatā āha "yāva padhamsī vadesi devate² yāva pagabbhā mukharā, aham Buddham Bhagavantam pucchāmi, tvam mayham kasmā kathesī"ti nivattetvā tadeva pañham Dasabalam pucchi. Athassā Satthā vissajjento vijjā uppatatanti-ādimāha. Tattha vijjāti catumaggavijjā. Sā hi uppatamānā³ sabbākusaladhamme samugghāteti. Tasmā "uppatatam seṭṭhā"ti vuttā. Avijjāti vaṭṭamūlakamahā-avijjā. Sā hi nipatantānam osīdantānam varā. Pavajamānānanti padasā caramānānam jaṅgamānam anomapuñākhettabhūto saṃgho varo. Tañhi tattha tattha disvā pasannacittā sattā sotthim pāpuṇanti. Buddhoti yādiso putto vā hotu añňo vā, yesam kesañci vadamānānam Buddho varo. Tassa hi dhammadesanam āgamma anekasatasahassānam pāṇānam bandhanamokkho hotīti. . Catuttham.

# 5. Bhītāsuttavaṇṇanā

75. Pañcame **kiṁsūdha bhītā**ti kiṁ bhītā. **Maggo canekāyatanappavutto**ti aṭṭhatiṁ sārammaṇavasena anekehi kāraṇehi kathito. Evaṁ sante kissa bhītā hutvā ayaṁ janatā dvāsaṭṭhi diṭṭhiyo aggahesīti vadati. **Bhūripaññā**ti bahupañña ussannapañña. **Paralokaṁ na bhāye**ti imasmā lokā paraṁ lokaṁ gacchanto na bhāyeyya. **Paṇidhāyā**ti ṭhapetvā.

<sup>1.</sup> Jangamamānānam (Syā) 2. Yāva dhamsī devate (Syā) 3. Uppajjamānā (Syā)

**Bahvannapānam gharamāvasanto**ti Anāthapiṇḍikādayo viya bahvannapāne ghare vasanto. **Samvibhāgī**ti accharāya gahitampi nakhena phāletvā parassa datvāva bhuñjanasīlo. **Vadaññū**ti vuttatthameva.

Idāni gāthāya aṅgāni uddharitvā dassetabbāni. "Vācan"ti hi iminā cattāri vacīsucaritāni gahitāni, "manenā"tipadena tīṇi manosucaritāni, "kāyenā"tipadena tīṇi kāyasucaritāni. Iti ime dasa kusalakammapathā pubbasuddhi-aṅgaṁ nāma¹. Bahvannapānaṁ gharamāvasantoti iminā yañña-upakkharo gahito. Saddhoti ekamaṅgaṁ, mudūti ekaṁ, saṁvibhāgīti ekaṁ, vadaññūti ekaṁ. Iti imāni cattāri aṅgāni sandhāya "etesu dhammesu ṭhito catūsū"ti āha.

Aparopi pariyāyo—vācanti-ādīni tīņi aṅgāni, bahvannapānanti iminā yañña-upakkharova gahito, saddho mudū saṁvibhāgī vadaññūti ekaṁ aṅgaṁ. Aparo dukanayo nāma hoti. "Vācaṁ manañcāti idamekaṁ aṅgaṁ, "kāyena pāpāni akubbamāno bahvannapānaṁ gharamāvasanto"ti ekaṁ, "saddho mudū"ti ekaṁ, "saṁvibhāgī vadaññū"ti ekaṁ. Etesu catūsu dhammesu ṭhito dhamme ṭhito nāma hoti. So ito paralokaṁ gacchanto na bhāyati. . Pañcamaṁ.

## 6. Najīratisuttavaņņanā

76. Chaṭṭhe nāmagottaṁ na jīratīti atītabuddhānaṁ yāvajjadivasā nāmagohtaṁ kathiyati, tasmā na jīratīti vuccati. Porāṇā pana² "addhāne gacchante na paññāyissati, jīraṇasabhāvo³ pana na hotiyevā"ti vadanti. Ālasyanti ālasiyaṁ, yena ṭhitaṭṭhāne ṭhitova, nisinnaṭṭhāne nisinnova hoti, telepi uttarante ṭhitiṁ⁴ na karoti. Pamādoti niddāya vā kilesavasena vā pamādo. Anuṭṭhānanti kammasamaye kammakaraṇavīriyābhāvo. Asaṁyamoti sīlasaññamābhāvo vissaṭṭhācāratā. Niddāti soppabahulatā. Tāya gacchantopi ṭhitopi nisinnopi niddāyati, pageva nipanno. Tandīti aticchātādivasena āgantukālasiyaṁ. Te chiddeti tāni cha chiddāni vivarāni.

<sup>1.</sup> Pubbasuddhi-angā nāma (Syā) 2. Porāṇanāmassa(Ka) 3. Jīraṇasabhāvam (Syā)

<sup>4.</sup> Telepi uttarante utthitim (Sī), kesepi uttarante tinte (Syā)

**Sabbaso**ti sabbākārena. **Tan**ti nipātamattam. **Vivajjaye**ti vajjeyya jaheyya. . Chaṭṭham.

### 7. Issariyasuttavannanā

77. Sattame satthamalanti malaggahitasattham. Kimsu harantam vārentīti kam harantam nisedhenti. Vasoti āṇāpavattanam. Itthīti avossajjanīyabhaṇḍattā "itthī bhaṇḍānamuttamam, varabhaṇḍan"ti āha. Atha vā sabbepi bodhisattā ca cakkavattino ca mātukucchiyamyeva nibbattantīti "itthī bhaṇḍānamuttaman"ti āha. Kodho satthamalanti kodho malaggahitasatthasadiso, paññāsatthassa vā malanti satthamalam. Abbudanti vināsakāraṇam, corā lokasmim vināsakāti attho. Harantoti salākabhattādīni gahetvā gacchanto. Salākabhattādīni hi paṭṭhapitakāleyeva manussehi pariccattāni. Tesam tāni haranto samaṇo piyo hoti, anāharante puññahānim nissāya vippaṭisārino honti. . Sattamam.

#### 8. Kāmasuttavannanā

78. Aṭṭhame attānaṁ na dadeti parassadāsaṁ katvā attānaṁ na dadeyya ṭhapetvā sabbabodhisatteti vuttaṁ. Na pariccajeti sīhabyagghādīnaṁ na pariccajeyya sabbabodhisatte ṭhapetvāyevāti vuttaṁ. Kalyāṇanti saṇhaṁ mudukaṁ. Pāpikanti pharisaṁ vācaṁ. . Atthamaṁ.

## 9. Pātheyyasuttavannanā

79. Navame **saddhā bandhati pātheyyan**ti saddham uppādetvā dānam deti, sīlam rakkhati, uposathakammam karoti, tenetam vuttam. **Sirī**ti issariyam. **Āsayo**ti vasanaṭṭhānam. Issariye hi abhimukhībhūte thalatopi jalatopi bhogā āgacchantiyeva. Tenetam vuttam. **Parikassatī**ti parikaḍḍhati. Navamam.

# 10. Pajjotasuttavaņņanā

80. Dasame **pajjoto**ti padīpo viya hoti. **Jāgaro**ti Jāgarabrāhmaņo<sup>1</sup> viya hoti. **Gāvo kamme sajīvānan**ti kammena saha

jīvantānam gāvova kamme kammasahāyā kammadutiyakā nāma honti, gomaņḍalehi saddhim kasikammādīni nipphajjanti. **Sītassa iriyāpatho**ti sītam assa sattakāyassa iriyāpatho jīvitavutti. **Sītan**ti naṅgalam. Yassa hi naṅgalehi<sup>1</sup> khettam appamattakampi kaṭṭham na hoti, so katham jīvissatīti<sup>2</sup> vadati. . Dasamam.

#### 11. Aranasuttavannanā

81. Ekādasame araṇāti nikkilesā. Vusitanti vusitavāso. Bhojissiyanti adāsabhāvo. Samaṇāti khīṇāsavasamaṇā. Te hi ekantena araṇā nāma. Vusitaṁ na nassatīti tesaṁ ariyamaggavāso na nassati. Parijānantīti puthujjanakalyāṇakato paṭṭhāya sekhā³ lokiyalokuttarāya pariññāya parijānanti. Bhojissiyanti khīṇāsavasamaṇānaṁyeva niccaṁ bhujissabhāvo nāma. Vandantīti pabbajitadivasato paṭṭhāya vandanti. Patiṭṭhitanti sīle patiṭṭhitaṁ. Samaṇīdhāti samaṇaṁ idha. Jātihīnanti api caṇḍālakulā pabbajitaṁ. Khattiyāti na kevalaṁ khattiyāva, devāpi sīlasampannaṁ samanaṁ vandantiyevāti. . Ekādasamaṁ.

Chetvāvaggo atthamo.

Iti Sāratthappakāsiniyā Samyuttanikāyaṭṭhakathāya

Devatāsamyuttavaņņanā niţţhitā.

# 2. Devaputtasamyutta

## 1. Paṭhamavagga

#### 1. Pathamakassapasuttavannanā

82. Devaputtasamyuttassapaṭhame **deva putto**tidevānam hi aṅke nibbattā purisā devaputtā nāma, itthiyo devadhītaro nāma honti. Nāmavasena apākaṭāva "aññatarā devatā"ti vuccati, pākaṭo "itthannāmo dovaputto"ti. Tasmā heṭṭhā "aññatarā devatā"ti vatvā idha "devaputto"ti vuttam. **Anusāsan**ti anusiṭṭhim. Ayam kira devaputto Bhagavatā sambodhito sattame vasse yamakapāṭihāriyam katvā tidasapure vassam upagamma abhidhammam desentena jhānavibhange "bhikkhūti samaññāya bhikkhu, paṭiññāya bhikkhū"ti¹ evam bhikkhuniddesam kathiyamānam assosi. "Evam vitakketha, mā evam vitakkayittha, evam manasikarotha, mā evam manasākattha, idam pajahatha, idam upasampajja viharathā"ti² evarūpam pana bhikkhu-ovādam bhikkhu-anusāsanam na assosi. So tam sandhāya "bhikkhum Bhagavā pakāsesi, no ca bhikkhuno anusāsan"ti āha.

Tena hīti yasmā mayā bhikkhuno anusiṭṭhi na pakāsitāti vadasi, tasmā. Taññevettha paṭibhātūti tuyhevesā anusiṭṭhipakāsanā upaṭṭhātūti. Yo hi pañhaṁ kathetukāmo hoti, na ca sakkoti sabbaññutaññāṇena saddhiṁ saṁsanditvā kathetuṁ. Yo vā na kathetukāmo hoti, sakkoti pana kathetuṁ. Yo vā neva kathetukāmo hoti, kathetuṁ na ca sakkoti. Sabbesampi tesaṁ Bhagavā pañhaṁ bhāraṁ na karoti. Ayaṁ pana devaputto kathetukāmo ceva, sakkoti ca kathetuṁ. Tasmā tasseva bhāraṁ karonto Bhagavā evamāha. Sopi pañhaṁ kathesi.

Tattha **subhāsitassa sikkhethā**ti subhāsitam sikkheyya, catusaccanissitam dasakathāvatthunissitam sattatimsabodhipakkhiyanissitam catubbidham vacīsucaritameva sikkheyya. **Samaņūpāsanassa cā**ti samaņehi upāsitabbam³

samaṇūpāsanaṁ nāma aṭṭhatiṁsabhedaṁ kammaṭṭhānaṁ, tampi sikkheyya bhāveyyāti attho. Bahussutānaṁ vā bhikkhūnaṁ upāsanampi¹ samaṇūpāsanaṁ, tampi "kiṁ bhante kusalan"ti-ādinā pañhapucchanena paññāvuddhatthaṁ sikkheyya. **Cittavūpasamassa cā**ti aṭṭhasamāpattivasena cittavūpasamaṁ sikkheyya. Iti devaputtena tisso sikkhā kathitā honti. Purimapadena hi adhisīlasikkhā kathitā, dutiyapadena adhipaññāsikkhā, cittavūpasamena adhicittasikkhāti evaṁ imāya gāthāya sakalampi sāsanaṁ pakāsitameva hoti. . Paṭhamaṁ.

#### 2. Dutiyakassapasuttavannanā

83. Dutiye **jhāyī**ti dvīhi jhānehi jhāyī. **Vimuttacitto**ti kammaṭṭhānavimuttiyā vimuttacitto. **Hadayassānupattin**ti arahattam. **Lokassā**tisankhāralokassa. **Anissito**ti taṇhādiṭṭhīhi anissito, taṇhādiṭṭhiyo vā anissito. **Tadānisamso**ti arahattānisamso. Idam vuttam hoti— arahattānisamso bhikkhu arahattam patthento jhāyī bhaveyya, suvimuttacitto bhaveyya, lokassa udayabbayam ñatvā anissito bhaveyya. Tantidhammo pana imasmim sāsane pubbabhāgoti². . Dutiyam.

# 3-4. Māghasuttādivaņņanā

84-85. Tatiye **Māgho**ti Sakkassetam nāmam. Sveva vattena<sup>3</sup> aññe abhibhavitvā devissariyam pattoti **vatrabhū**, vatranāmakam vā Asuram abhibhavatīti vatrabhū. Catuttham vuttatthameva. . Catuttham.

## 5. Dāmalisuttavannanā

86. Pañcame **na tenāsīsate bhavaṁ**ti tena kāraṇena yaṁ kiñci bhavaṁ na pattheti. Āyatapaggaho<sup>4</sup> nāmesa devaputto, khīṇāsavassa kiccavosānaṁ natthi. Khīṇāsavena hi ādito arahattappattiyā vīriyaṁ

<sup>1.</sup> Upasaṅkamanaṁ (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Sabbapubbabhāgoti (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Vatena (Tīkā)

<sup>4.</sup> Āyatipaggaho (Sī), āyattapaggāho (Syā)

katam, aparabhāge mayā arahattam pattanti mā tunhī bhavatu<sup>1</sup>, tatheva vīriyam daļham karotu parakkamatūti cintetvā evamāha.

Atha Bhagavā "ayam devaputto khīṇāsavassa kiccavosānam akathento mama sāsanam aniyyānikam katheti, kiccavosānamassa kathessāmī"ti² cintetvā natthi kiccanti-ādimāha. Tīsu kira piṭakesu ayam gāthā asamkiṇṇā. Bhagavatā hi aññattha vīriyassa doso nāma dassito natthi. Idha pana imam devaputtam paṭibāhitvā "khīṇāsavena pubbabhāge āsavakkhayatthāya araññe vasantena kammaṭṭhānam ādāya vīriyam katam, aparabhāge sace icchati, karotu, no ce icchati, yathāsukham viharatū"ti khīṇāsavassa kiccavosānadassanattham evamāha. Tattha gādhanti patiṭṭham. Pañcamam.

#### 6. Kāmadasuttavannanā

87. Chaṭṭhe dukkaranti ayaṁ kira devaputto pubbayogāvacaro bahalakilesatāya sappayogena kilese vikkhambhento samaṇadhammaṁ katvā pubbūpanissayamandatāya ariyabhūmiṁ appatvāva kālaṁ katvā devaloke nibbatto, so "Tathāgatassa santikaṁ gantvā dukkarabhāvaṁ ārocessāmī"ti āgantvā evamāha. Tattha dukkaranti dasapi vassāni -pasaṭṭhipi yadetaṁ ekantaparisuddhassa samaṇadhammassa karaṇaṁ nāma, taṁ dukkaraṁ. Sekhāti satta sekhā. Sīlasamāhitāti sīlena samāhitā samupetā. Ṭhitattāti patiṭṭhitasabhāvā³. Evaṁ pucchitapañhaṁ vissajjetvā idāni uparipañhasamuṭṭhāpanatthaṁ anagāriyupetassāti-ādimāha. Tattha anagāriyupetassāti anagāriyaṁ niggehabhāvaṁ upetassa. Sattabhūmikepi hi pāsāde vasanto bhikkhu vuḍḍhatarena āgantvā "mayhaṁ idaṁ pāpuṇātī"ti vutte pattacīvaraṁ ādāya nikkhamateva. Tasmā "anagāriyupeto"ti vuccati. Tuṭṭhīti catupaccayasantoso. Bhāvanāyāti cittavūpasamabhāvanāya.

Te chetvā maccuno jālanti ye rattindivam indriyūpasame ratā, te dussamādaham cittam samādahanti. Ye ca samāhitacittā, te catupaccayasantosam pūrentā na kilamanti. Ye santuṭṭhā, te sīlam pūrentā na

<sup>1.</sup> Bhava, taṁ (Syā)

kilamanti. Ye sīle patiṭṭhitā satta sekhā, te ariyā maccuno jālasaṅkhātaṁ kilesajālaṁ chinditvā gacchanti. **Duggamo**ti saccametaṁ bhante, ye indriyūpasame ratā, te dussamādahaṁ samādahanti -pa-. Ye sīle patiṭṭhitā, te maccuno jālaṁ chinditvā gacchanti, kiṁ na gacchissanti, ayaṁ pana duggamo Bhagavā visamo maggoti āha. Tattha kiñcāpi ariyamaggo neva duggamo na visamo, pubbabhāgapaṭipadāya panassa bahū parissayā honti. Tasmā evaṁ vutto. **Avaṁsirā**ti ñāṇasirena adhosirā hutvā papatanti. Ariyamaggaṁ ārohituṁ asamatthatāyeva ca te¹ anariyamagge papatantīti ca vuccanti. **Ariyānaṁ samo maggo**ti sveva maggo ariyānaṁ samo hoti. **Visame samā**ti visamepi sattakāye samāyeva. . Chaṭṭhaṁ.

#### 7. Pañcālacandasuttavannanā

88. Sattame **sambādhe**ti nīvaraṇasambādhaṁ kāmaguṇasambādhanti dve sambādhā. Tesu idha nīvaraṇasambādhaṁ adhippetaṁ. **Okāsan**ti jhānassetaṁ nāmaṁ. **Paṭilīnanisabho**ti paṭilīnaseṭṭho. Pṭilīno nāma pahīnamāno vuccati. Yathāha—"kathañca bhikkhave bhikkhu paṭilīno hoti. Idha bhikkhave bhikkhuno asmimāno pahīno hoti ucchinnamūlo tālāvatthukato anabhāvaṁkato āyahiṁ anuppādadhammo"ti². **Paccalatthaṁsū**ti paṭilabhiṁsu. **Sammā te**ti³ ye nibbānapattiyā satiṁ paṭilabhiṁsu, te lokuttarasamādhināpi susamāhitāti missakajjhānaṁ kathitaṁ. . Sattamaṁ.

#### 8. Tāyanasuttavannanā

89. Aṭṭhame purāṇatitthakaroti pubbe titthakaro. Ettha ca titthaṁ nāma dvāsaṭṭhi diṭṭhiyo, titthakaro nāma tāsaṁ uppādako satthā. Seyyathidaṁ? Nando vaccho⁴ kiso saṁkicco. Puraṇādayo pana titthiyā nāma. Ayaṁ pana diṭṭhiṁ uppādetvā kathaṁ sagge nibbattoti? Kammavāditāya. Esa kira uposathabhattādīni adāsi, anāthānaṁ vattaṁ paṭṭhapesi, patissaye akāsi, pokkharaṇiyo khaṇāpesi, aññampi bahuṁ kalyāṇaṁ akāsi. So tassa nissandena sagge nibbatto,

<sup>1.</sup> Asamatthabhāvato (Sī), asamatthatāya cete (Ka)

<sup>2.</sup> Am 1. 350; Khu 7. 172 pitthesu. 3. Susamāhitāti (Sī) 4. Maccho (Syā, Ka)

sāsanassa pana niyyānikabhāvam jānāti<sup>1</sup>. So Tathāgatassa santikam gantvā sāsanānucchavikā vīriyappaṭisamyuttā gāthā vakkhāmīti āgantvā **chinda sotan**ti-ādimāha.

Tattha chindāti aniyamita-āṇatti. Sotanti taṇhāsotaṁ.

Parakkammāti parakkamitvā vīriyaṁ katvā. Kāmeti kilesakāmepi vatthukāmepi. Panudāti nīhara. Ekattanti jhānaṁ. Idaṁ vuttaṁ hoti—kāme ajahitvā muni jhānaṁ na upapajjati, na paṭilabhatīti attho. Kayirā ce kayirāthenanti yadi vīriyaṁ kareyya, kareyyātha, taṁ vīriyaṁ na osakkeyya. Daļhamenaṁ parakkameti daļhaṁ enaṁ kareyya. Sithilo hi paribbājoti sithilagahitā pabbajjā. Bhiyyo ākirate rajanti atirekaṁ upari kilesarajaṁ ākirati. Akataṁ dukkaṭaṁ seyyoti dukkaṭaṁ akatameva seyyo. Yaṁ kiñcīti na kevalaṁ dukkaṭaṁ katvā katasāmaññameva, aññampi yaṁ kiñci sithilaṁ kataṁ evarūpameva hoti. Saṁkiliṭṭhanti dukkarakārikavataṁ². Imasmiṁ hi sāsane paccayahetu samādinnadhutaṅgavataṁ saṁkiliṭṭhameva. Saṅkassaranti saṅkāya saritaṁ, "idampi iminā kataṁ bhavissati, idampi iminā"ti evaṁ āsaṅkitaparisaṅkitaṁ. Ādibrahmacariyikāti maggabrahmacariyassa ādibhūtā pubbapadhānabhūtā. . Aṭṭhamaṁ.

## 9. Candimasuttavaņņanā

90. Navame **candimā**ti Candavimānavāsī devaputto. **Sabbadhī**ti sabbesu khandha-āyatanādīsu. **Lokānukampakā**ti tuyhampi etassapi tādisā eva. **Santaramānovā**ti turito viya. **Pamuñcasī**ti atītatthe vattamānavacanam. . Navamam.

# 10. Sūriyasuttavannanā

91. Dasame **sūriyo**ti Sūriyavimānavāsī devaputto. **Andhakāre**ti cakkhuviññāṇuppatkinivāraṇena andhabhāvakaraṇe. Virocatīti **verocano**<sup>3</sup>. **Maṇḍalī**ti maṇḍalasaṇṭhāno. **Mā rāhu gilī caramantalikkhe**ti antalikkhe caram sūriyam rāhu mā gilīti vadati. Kim panesa tam

<sup>1.</sup> Najanāti (Syā) 2. Dukkarakārikādivatam (Sī), dukkarakārikavattam (Syā)

<sup>3.</sup> Verocanoti virocano (Syā)

gilatīti. Āma gilati. Rāhussa hi attabhāvo mahā, uccattanena atthavojanasatādhikāni cattāri yojanasahassāni, bāhantaramassa dvādasavojanasatāni, bahalattena<sup>1</sup> cha vojanasatāni, sīsam nava yojanasatam, nalatam tiyojanasatam, bhamukantaram pannasayojanam, mukham dviyojanasatam, ghānam tiyojanasatam, mukhādhānam<sup>2</sup> tiyojanasatagambhīram, hatthatalapādatalāni puthulato dviyojanasatāni<sup>3</sup>. Angulipabbāni pannāsa vojanāni. So candimasūrive<sup>4</sup> virocamāne disvā issāpakato tesam gamanavīthim otaritvā mukham vivaritvā titthati. Candavimānam sūriyavimānam vā tivojanasatike mahānarake pakkhittam viya hoti. Vimāne adhivatthā devatā maranabhayatajjitā ekappahāreneva viravanti. So pana vimānam kadāci hatthena chādeti, kadāci hanukassa hetthā pakkhipati, kadāci jivhāya parimajjati, kadāci avagandakārakam bhuñjanto viya kapolantare thapeti. Vegam pana vāretum<sup>5</sup> na sakkoti. Sace vāressāmīti<sup>6</sup> gandakam katvā tittheyya, matthakam tassa bhinditvā nikkhameyya, akaddhitvā vā nam onameyya. Tasmā vimānena saheva gacchati. Pajam mamanti candimasūriyā kira dvepi devaputtā Mahāsamayasuttakathanadiyase sotāpattiphalam pattā. Tena Bhagayā "pajam maman"ti āha, putto mama esoti attho. . Dasamam.

Pathamo vaggo.

# 2. Anāthapiṇḍikavagga

## 1. Candimasasuttavannanā

92. Dutiyavaggassa paṭhame **kacchevā**ti kacche viya<sup>7</sup>. **Kacche**ti pabbatakacchepi nadīkacchepi<sup>8</sup>. **Ekodinipakā**ti ekaggacittā<sup>9</sup> ceva paññānepakkena ca samannāgatā. **Satā**ti satimanto. Idam vuttam hoti—ye jhānāni

- 1. Bahalantena (Ka)
- 2. Mukhadvāram (Sī)
- 3. Puthutalā dviyojanasatā (Syā)

- 4. Candasūriye (Sī)
- 5. Dhāretum (Syā)
- 6. Dhāressāmīti (Syā)

- 7. Kuñjevāti kuñje viya (Ka)
- Kaccho hi pabbatakacchopi nadīkacchopi (Sī), kacchopi pabbatakacchopinadīkacchopi (Syā)
- 9. Ekaggacittena (Syā)

labhitvā ekodī nipakā satā viharanti, te amakase pabbatakacche vā nadīkacche vā magā viya sotthim gamissantīti. **Pāran**ti nibbānam. **Ambujo**ti maccho. **Raṇañjahā**ti kilesañjahā. Yepi jhānāni labhitvā appamattā kilese jahanti, te suttajālam¹ bhinditvā macchā viya nibbānam gamissantīti vuttam hoti. . Paṭhamam.

## 2. Vendusuttavannanā

93. Dutiye **Veṇḍū**ti<sup>2</sup> tassa devaputtassa nāmam. **Payirupāsiyā**ti payirupāsitvā. **Anusikkhare**ti sikkhanti. **Siṭṭhipade**ti anusiṭṭhipade<sup>3</sup>. **Kāle te appamajjantā**ti kāle te appamādam karontā. . Dutiyam.

### 3. Dīghalatthisuttavannanā

94. Tatiye **Dīghalaṭṭhī**ti devaloke sabbe samappamāṇā tigāvutikāva honti, manussaloke panassa dīghattabhāvatāya evaṁnāmaṁ ahosi. So puññāni katvā devaloke nibbattopi tatheva paññāyi. . Tatiyaṁ.

# 4. Nandanasuttavannanā

95. Catutthe **Gotamā**ti Bhagavantam gottena ālapati. **Anāvaṭan**ti<sup>4</sup> Tathāgatassa hi sabbañnutannāṇam pesentassa rukkho vā pabbato vā āvaritum samattho nāma natthi. Tenāha "anāvaṭan"ti. Iti Tathāgatam thometvā devaloke abhisankhatapanham pucchanto **kathamvidhan**tiādimāha. Tattha **dukkhamaticca iriyatī**ti dukkham atikkamitvā viharati. **Sīlavā**ti lokiyalokuttarena sīlena samannāgato khīṇāsavo. **Paññā**dayopi missakāyeva veditabbā. **Pujayantī**ti gandhapupphādīhi pūjenti. . Catuttham.

# 5-6. Candanasuttādivaņņanā

96-97. Pañcame **appatițthe anālambe**ti hețthā apatițthe upari anālambane<sup>5</sup>. **Susamāhito**ti appanāyapi upacārenapi suțthu

<sup>1.</sup> Suttamayajālam (Syā)

<sup>2.</sup> Veņdoti (Syā)

<sup>3.</sup> Sattipadeti anusatthipade (Sī), satthapadeti anusitthipade (Syā)

<sup>4.</sup> Anāvaṭṭanti (Syā)

<sup>5.</sup> Anālambe (Syā)

samāhito. Pahitattoti pesitatto. Nandīrāgaparikkhīņoti parikkhīņanandīrāgo. Nandīrāgo nāma tayo kammābhisaṅkhārā. Iti imāya gāthāya kāmasaññāgahaṇena pañcorambhāgiyasaṁyojanāni, rūpasaṁyojanagahaṇena pañca uddhambhāgiyasaṁyojanāni, nandīrāgena tayo kammābhisaṅkhārā gahitā. Evaṁ yassa dasa saṁyojanāni tayo ca kammābhisaṅkhārā pahīnā, so gambhīre mahoghe na sīdatīti. Kāmasaññāya vā kāmabhavo, rūpasaṁyojanena rūpabhavo gahito, tesaṁ gahaṇena arūpabhavo gahitova, nandīrāgena tayo kammābhisaṅkhārā gahitāti evaṁ yassa tīsu bhavesu tayo saṅkhārā natthi, so gambhīre na sīdatītipi dasseti. Chatthaṁ vuttatthameva. . Chatthaṁ.

#### 7. Subrahmasuttavannanā

98. Sattame **Subrahmā**ti so kira devaputto accharāsaṅghaparivuto Nandanakīļikaṁ¹ gantvā Pāricchattakamūle paññattāsane nisīdi. Taṁ paṅcasatā devadhītaro parivāretvā nisinnā, pañcasatā rukkhaṁ abhiruļhā. Nanu ca devatānaṁ cittavasena yojanasatikopi rukkho onamitvā hatthaṁ āgacchati, kasmā tā abhiruļhāti. Khiḍḍāpasutatāya. Abhiruyha pana madhurassarena gāyitvā gāyitvā pupphāni pātenti, tāni gahetvā itaro ekatovaṇṭikamālādivasena ganthenti. Atha rukkhaṁ abhiruļhā upacchedakakammavasena ekappahāreneva kālaṁ katvā Avīcimhi nibbattā mahādukkhaṁ anubhavanti.

Atha kāle gacchante devaputto "imāsaṁ neva saddo suyyati, na pupphāni pātenti, kahaṁ nu kho gatā"ti āvajjento niraye nibbattabhāvaṁ disvā piyavatthukasokena ruppamāno cintesi "etā tāva yathākammena gatā, mayhaṁ āyusaṅkhāro kittako"ti. So "sattame divase mayāpi avasesāhi pañcasatāhi saddhiṁ kālaṁ katvā tattheva nibbattitabban"ti disvā balavatarena sokena ruppi. So "imaṁ mayhaṁ sokaṁ sadevake loke aññatra Tathāgatā niddhamituṁ² samattho nāma natthī"ti cintetvā Satthu santikaṁ gantvā niccaṁ utrastanti gāthamāha.

Tattha idanti attano cittam dasseti. Dutiyapadam purimasseva vevacanam. Niccanti ca padassa devaloke nibbattakālato paṭṭhāyāti attho na gahetabbo, sokuppattikālato pana paṭṭhāya niccanti veditabbam. Anuppannesu kicchesūti ito sattāhaccayena yāni dukkhāni uppajjissanti, tesu. Atho uppatitesu cāti yāni pañcasatānam accharānam niraye nibbattānam diṭṭhāni, tesu cāti evam imesu uppannānuppannesu dukkhesu niccam mama utrastam cittam, abbhantare ḍayhamāno viya homi Bhagavāti dasseti.

Nāñātra bojjhā tapasāti¹ bojjhaṅgabhāvanañca tapoguṇañca aññatra muñcitvā² sotthiṁ na passāmīti attho. Sabbanissaggāti nibbānato. Ettha kiñcāpi bojjhaṅgabhāvanā paṭhamaṁ gahitā, indriyasaṁvaro pacchā, atthato pana indriyasaṁvarova paṭhamaṁ veditabbo. Indriyasaṁvare hi gahite catupārisuddhisīlaṁ gahitaṁ hoti. Tasmiṁ patiṭṭhito bhikkhu nissayamuttako dhutaṅgasaṅkhātaṁ tapoguṇaṁ samādāya araññaṁ pavisitvā kammaṭṭhānaṁ bhāvento saha vipassanāya bojjhaṅge bhāveti. Tassa ariyamaggo yaṁ nibbānaṁ ārammaṇaṁ katvā uppajjati, so "sabbanissaggo"ti Bhagavā catusaccavasena desanaṁ vinivattesi. Devaputto desanāpariyosāne sotāpattiphale patiṭṭhahīti. . Sattamaṁ.

## 8-10. Kakudhasuttādivannanā

99-101. Aṭṭhame **Kakudho devaputto**ti ayam kira Kolanagare Mahāmoggallānattherassa upaṭṭhākaputto daharakāleyeva therassa santike vasanto jhānam nibbattetvā kālankato brahmaloke uppajji. Tatrāpi nam Kakudho brahmātveva sanjānanti. **Nandasī**ti tussasi. **Kim laddhā**ti tuṭṭhi nāma kinci manāpam labhitvā hoti, tasmā evamāha. **Kim jīyitthā**ti yassa³ hi kinci manāpam cīvarādivatthu jiṇṇam⁴ hoti, so socati, tasmā evamāha. **Aratī nābhikīratī**ti ukkaṇṭhitā nābhibhavati. **Aghajātassā**ti dukkhajātassa, vaḍḍadukkhe ṭhitassāti attho. **Nandījātassā**ti jātataṇhassa. **Aghan**ti evarūpassa hi vaṭṭadukkham āgatameva

<sup>1.</sup> Bojjhangatapasā (Sī, Syā), bojjhngatapā (Ka) 2. Muñcitvā añnatra (Syā) 3. Yo (Sī)

<sup>4.</sup> Cīvarādivatthu jinno (Sī), cīrādivatthum jivo (Syā)

hoti. "Dukkhī sukhaṁ patthayatī"ti hi vuttaṁ. Iti aghajātassa nandī hoti, sukhavipariṇāmena¹ dukkhaṁ āgatamevāti nandījātassa aghaṁ hoti. Navamaṁ vuttatthameva. Dasame Ānandattherassa anumānabuddhiyā ānubhāvappakāsanatthaṁ **aññataro**ti āha. . Dasamaṁ.

Dutiyo vaggo.

# 3. Nānātitthiyavagga

### 1-2. Sivasuttādivannanā

102-103. Tatiyavaggassa paṭhamaṁ vuttatthameva. Dutiye paṭikaccevāti paṭhamaṁyeva. Akkhacchinnovajhāyatīti akkhacchinno avajhāyati, balavacintanaṁ² cinteti. Dutiyagāthāya akkhacchinnovāti akkhacchinno viya. . Dutiyaṁ.

## 3-4. Serīsuttādivannanā

104-105. Tatiye **dāyako**ti dānasīlo. **Dānapatī**ti yaṁ dānaṁ demi, tassa pati hutvā demi, na dāso na sahāyo. Yo hi attanā madhuraṁ bhuñjati, paresaṁ amadhuraṁ deti, so dānasaṅkhātassa deyyadhammassa dāso hutvā deti. Yo yaṁ attanā bhuñjati, tadeva deti, so sahāyo hutvā deti. Yo pana attanā yena tena yāpeti, paresaṁ madhuraṁ deti, so pati jeṭṭhako sāmi hutvā deti. Ahaṁ "tādiso ahosin"ti vadati.

Catūsu dvāresūti tassa kira rañño Sindhavaraṭṭhaṁ Sodhivākaraṭṭhanti³ dve raṭṭhāni ahesuṁ, nagaraṁ Roruvaṁ nāma. Tassa ekekasmiṁ dvāre devasikaṁ satasahassaṁ uppajjati, antonagare vinicchayaṭṭhāne satasahassaṁ. So bahuhiraññasuvaṇṇaṁ rāsibhūtaṁ disvā kammassakatañāṇaṁ uppādetvā catūsu

<sup>1.</sup> Sukhaparināme pana (Syā)

<sup>3.</sup> Sovīrakaratthanti (Syā), Sodhikaratthanti (Ka)

<sup>2.</sup> Balavacittam (Syā)

dvāresu dānasālāyo kāretvā tasmim tasmim dvāre uṭṭhita-āyena<sup>1</sup> dānam dethāti amacce ṭhapesi. Tenāha "catūsu dvāresu dānam dīyitthā"ti.

Samaṇabrāhmaṇakapaṇaddhikavanibbakayācakānanti ettha samaṇāti pabbajjūpagatā. Brāhmaṇāti bhovādino. Samitapāpabāhitapāpe² pana samaṇabrāhmaṇe esa nālattha. Kapaṇāti duggatā daliddamanussā kāṇakuṇiādayo. Addhikāti pathāvino. Vanibbakāti ye "iṭṭhaṁ dinnaṁ, kantaṁ, manāpaṁ, kālena, anavajjaṁ dinnaṁ, dadaṁ cittaṁ pasādeyya, gacchatu bhavaṁ brahmalokan"ti-ādinā nayena dānassa vaṇṇaṁ thomayamānā vicaranti. Yācakāti ye "pasatamattaṁ detha, sarāvamattaṁ dethā"ti-ādīni ca vatvā yācamānā vicaranti. Itthāgārassa dānaṁ dīyitthāti paṭhamadvārassa laddhattā tattha uppajjanakasatasahasse aññampi dhanaṁ pakkhipitvā rañño amacce hāretvā attano amacce ṭhapetvā raññā dinnadānato rājitthiyo mahantataraṁ dānaṁ adaṁsu. Taṁ sandhāyevamāha. Mama dānaṁ paṭikkamīti yaṁ mama dānaṁ tattha dīyittha, taṁ paṭinivatti. Sesadvāresupi eseva nayo. Kocīti katthaci. Dīgharattanti asītivassasahassāni. Ettakaṁ kira kālaṁ tassa rañño dānaṁ dīyittha. Catutthaṁ vuttatthameva. . Catutthaṁ.

#### 5. Jantusuttavannanā

106. Pañcame **Kosalesu viharantī**ti Bhagavato santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā tattha gantvā viharanti. **Uddhatā**ti akappiye kappiyasaññitāya ca kappiye akappiyasaññitāya ca anavajje sāvajjasaññitāya ca sāvajje anavajjasaññitāya ca uddhaccapakatikā hutvā. **Unnaṭā**ti uggatanaṭā, uṭṭhitatucchamānāti vuttaṁ hoti. **Capalā**ti pattacīvaramaṇḍanādinā cāpallena yuttā. **Mukharā**ti mukhakharā, kharavacanāti vuttaṁ hoti. **Vikiṇṇavācā**ti asaṁyatavacanā, divasampi niratthakavacanapalāpino. **Muṭṭhassatino**ti naṭṭhassatino³ sativirahitā, idha kataṁ ettha pamussanti. **Asampajānā**ti nippaññā. **Asamāhitā**ti appanā-upacārasamādhirahitā,

<sup>1.</sup> Utthitadāyena (Syā)

<sup>2. ...</sup>vāhitapāpe (Syā)

<sup>3.</sup> Naṭṭhasatī (Syā)

caṇḍasote baddhanāvāsadisā. **Vibbhantacittā**ti anavaṭṭhitacittā, panthāruļhabālamigasadisā<sup>1</sup>. **Pākatindriyā**ti saṁvarābhāvena gihikāle viya vivaṭa-indriyā.

Jantūti evamnāmako devaputto. Tadahuposatheti tasmim ahu uposathe, uposathadivaseti attho. Pannaraseti cātuddasikādipaṭikkhepo. Upasaṅkamīti codanatthāya upagato. So kira cintesi "ime bhikkhū Satthu santike kammaṭṭhānam gahetvā nikkhantā, idāni pamattā viharanti, na kho panete pāṭiyekkam nisinnaṭṭhāne codiyamānā katham gaṇhissanti, samāgamanakāle codissāmī"ti uposathadivase tesam sannipatitabhāvam ñatvā upasaṅkami. Gāthāhi ajjhabhāsīti sabbesam majjhe ṭhatvā gāthā² abhāsi.

Tattha yasmā guņakathāya saddhim nigguņassa aguņo pākaţo hoti, tasmā guņam tāva kathento sukhajīvino pure āsunti-ādimāha. Tattha sukhajīvino pure āsunti pubbe bhikkhū supposā subharā ahesum, uccanīcakulesu sapadānam caritvā laddhena missakapiņḍena yāpesunti adhippāyena evamāha. Anicchāti nittaņhā hutvā.

Evam porāṇakabhikkhūnam vaṇṇam kathetvā idāni tesam avaṇṇam kathento dupposanti-ādimāha. Tattha gāme gāmaṇikā viyāti yathā gāme gāmakuṭā nānappakārakena janam pīļetvā khīradadhitaṇḍulādīni āharāpetvā bhuñjanti, evam tumhepi anesanāya ṭhitā tumhākam jīvitam kappethāti adhippāyena vadati. Nipajjantīti uddesaparipucchāmanasikārehi anatthikā hutvā sayanamhi hatthapāde vissajjetvā nipajjanti. Parāgāresūti paragehesu, kulasunhādīsūti attho. Mucchitāti kilesamucchāya mucchitā.

Ekacceti vattabbayuttakeyeva. Apaviddhāti chaḍḍitakā. Anāthāti apatiṭṭhā. Petāti susāne chaḍḍitā kālaṅkatamanussā. Yathā hi susāne chaḍḍitā nānāsakuṇādīhi khajjanti, ñātakāpi nesaṁ nāthakiccaṁ

<sup>1.</sup> Panthāruļhavāļamigasadisā (Sī), pathāruļhābālamigasadisā (Syā) 2. Gāthāhi (Syā)

na karonti, na rakkhanti na gopayanti, evamevam evarūpāpi ācariyupajjhāyādīnam santikā ovādānusāsanim na labhantīti apaviddhā anāthā, yathā petā, tatheva honti. . Pañcamam.

### 6. Rohitassasuttavannanā

107. Chaṭṭhe yatthāti cakkavāļalokassa ekokāse bhummam. Na cavati na upapajjatīti idam aparāparam cutipaṭisandhivasena gahitam. Gamanenāti padagamanena. Nāham tam lokassa antanti Satthā sankhāralokassa antam sandhāya vadati. Ñāteyyanti-ādīsu ñātabbam, daṭṭhabbam, pattabbanti attho.

Iti devaputtena cakkavāļalokassa anto pucchito, Satthārā saṅkhāralokassa kathito. So pana attano pañhena saddhiṁ Satthu byākaraṇaṁ sametīti saññāya pasaṁsanto¹ acchariyanti-ādimāha.

Daļhadhammāti<sup>2</sup> daļhadhanu, uttamappamāņena dhanunā samannāgato. Dhanuggahoti dhanu-ācariyo. Susikkhitoti dasa dvādasa vassāni dhanusippam sikkhito. Katahatthoti usabhappamāņepi vālaggam vijjhitum samatthabhāvena katahattho. Katūpāsanoti katasarakkhepo dassitasippo. Asanenāti kaṇḍena. Atipāteyyāti atikkameyya. Yāvatā so tālacchāyam atikkameyya, tāvatā kālena ekacakkavāļam atikkamāmīti attano javasampattim dasseti.

Puratthimā samuddā pacchimoti yathā puratthimasamuddā pacchimasamuddo dūre, evam me dūre padavītihāro ahosīti vadati. So kira pācīnacakkavāļamukhavaļamukhavaṭṭiyam ṭhīto pādam pasāretvā pacchimacakkavāļamukhavaṭṭiyam³ akkamati, puna dutiyam pādam pasāretvā paracakkavāļamukhavaṭṭiyam akkamati. Icchāgatanti icchā eva. Aññatrevāti nippapañcatam dasseti. Bhikkhācārakāle kiresa nāgalatādantakaṭṭham khāditvā Anotatte mukham dhovitvā kāle sampatte Uttarakurumhi piṇḍāya caritvā cakkavāļamukhavaṭṭiyam nisinno bhattakiccam karoti, tattha muhuttam vissamitvā puna javati. Vassasatāyukoti tadā dīghāyukakālo hoti, ayam pana

vassasatāvasiṭṭhe āyumhi gamanaṁ ārabhi. Vassasatajīvīti taṁ vassasataṁ anantarāyena jīvanto. Antarāva kālaṅkatoti cakkavāļalokassa antaṁ appatvā antarāva mato. So pana tattha kālaṁ katvāpi āgantvā imasmiṁ yeva cakkavāļe nibbatti. Appatvāti saṅkhāralokassa antaṁ appatvā. Dukkhassāti vaṭṭadukkhassa. Antakiriyanti pariyantakaraṇaṁ. Kaļevareti attabhāve. Sasaññimhi samanaketi sasaññe sacitte. Lokanti dukkhasaccaṁ. Lokasamudayanti samudayasaccaṁ. Lokanirodhanti nirodhasaccaṁ. Paṭipadanti maggasaccaṁ. Iti "nāhaṁ āvuso imāni cattāri saccāni tiṇakaṭṭhādīsu paññapemi, imasmiṁ pana cātumahābhūtike kāyasmiṁyeva paññapemī"ti dasseti. Samitāvīti samitapāpo. Nāsīsatīti na pattheti. . Chatthaṁ. Sattamatthamāni vuttatthāneva.

## 9. Susimasuttavannanā

110. Navame **tuyhampi no Ānanda Sāriputto ruccatī**ti Satthā therassa vannam kathetukāmo, vanno ca nāmesa visabhāgapuggalassa santike kathetum na vattati. Tassa santike kathito hi matthakam na papunati. So hi "asuko nāma bhikkhu sīlavā" ti vutte "kim tassa sīlam, gorūpasīlo so, kim tayā añño sīlavā na ditthapubbo"ti vā, "paññāvā"ti vutte "kim pañño so, kim tayā añño paññavā na ditthapubbo"ti vā ādīni vatvā vannakathāya antarāyam karoti. Ānandatthero pana Sāriputtattherassa sabhāgo, panītāni<sup>1</sup> labhitvā therassa deti, attano upatthākadārake pabbājetvā therassa santike upajjham ganhāpeti, upasampādeti. Sāriputtattheropi Ānandattherassa tatheva karoti. Kim kāraṇā? Aññamaññassa guṇesu pasīditvā<sup>2</sup>. Ānandatthero hi "amhākam jetthabhātiko ekam asankhyeyyam satasahassanca kappe<sup>3</sup> pāramiyo pūretvā solasavidham paññam pativijjhitvā Dhammasenāpatitthāne thito"ti therassa gunesu pasīditvāva theram mamāyati. Sāriputtattheropi "Sammāsambuddhassa mayā kattabbam mukhodakadānādikiccam sabbam Ānando karoti, Ānandam nissāya aham icchiticchitam samāpattim samāpajjitum labhāmī"ti āyasmato<sup>4</sup> Ānandassa

<sup>1.</sup> Paṇītānicīvarādīni (Syā)

<sup>2.</sup> Pasīditvāva mamāyanti (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Kappam (Syā)

<sup>4.</sup> Tassāyasmato (Sī)

guņesu pasīditvāva tam mamāyati. Tasmā Bhagavā Sāriputtattherassa vaņņam kathetukāmo Ānandattherassa santike kathetum āraddho.

Tattha **tuyhampī**ti sampiṇḍanattho¹ pi-kāro. Idaṁ vuttaṁ hoti—Ānanda Sāriputtassa ācāro gocaro vihāro abhikkamo paṭikkamo ālokitavilokitaṁ samiñjitapasāraṇaṁ mayhaṁ ruccati, Asītimahātherānaṁ ruccati, sadevakassa lokassa ruccati, tuyhampi ruccatīti.

Tato thero sāṭakantare laddhokāso balavamallo viya tuṭṭhamānaso hutvā "Satthā mayham piyasahāyassa vaṇṇam kathāpitukāmo, labhissāmi no ajja dīpadhajabhūtam mahājambum vidhunanto viya valāhakantarato candam nīharitvā dassento viya Sāriputtattherassa vaṇṇam kathetun"ti cintetvā paṭhamataram tāva catūhi padehi puggalapalāpe² haranto kassa hi nāma bhante abālassāti-ādimāha. Bālo hi bālatāya, duṭṭho dosatāya, mūļho mohena, vipallatthacitto ummattako cittavipallāsena vaṇṇam "vaṇṇo"ti vā avaṇṇam "avaṇṇo"ti vā "ayam Buddho, ayam sāvako"ti vā na jānāti, abālādayo pana³ jānanti, tasmā abālassāti-ādimāha. Na rucceyyāti bālādīnamyeva hi so na rucceyya, na aññassa kassaci⁴ na rucceyya.

Evam puggalapalāpe haritvā idāni soļasahi padehi yathābhūtam vaṇṇam kathento paṇḍito bhanteti-ādimāha. Tattha paṇḍitoti paṇḍiccena samannāgato, catūsu kosallesu ṭhitassetam nāmam. Vuttam hetam—"yato kho Ānanda bhikkhu dhātukusalo ca hoti āyatanakusalo ca paṭiccasamuppādakusalo ca ṭhānāṭṭhānakusalo ca, ettāvatā kho Ānanda 'paṇḍito bhikkhū'ti alam vacanāyā''ti<sup>5</sup>. Mahāpaññoti-ādīsu mahāpaññādīhi samannāgatoti attho. Tatridam mahāpaññādīnam nānattham<sup>6</sup>—katamā mahāpaññā? Mahante sīlakkhandhe pariggaṇhātīti mahāpaññā, mahante samādhikkhandhe, paññākkhandhe, vimuttikkhandhe, vimuttiñāṇadassanakkhandhe pariggaṇhātīti mahāpaññā. Mahantāni ṭhānāṭṭhānāni, mahāvihārasamāpattiyo, mahantāni ariyasaccāni, mahante satipaṭṭhāne, sammappadhāne, iddhipāde, mahantāni indriyāni, balāni, bojjhaṅgāni,

<sup>1.</sup> Sampindanatthe (Syā)

<sup>2.</sup> Puggalapalāse (Ka) 3. Nāma (Syā) 4. Kassa (Syā)

<sup>5.</sup> Ma 3. 107 pitthe.

<sup>6.</sup> Khu 9. 371 pitthe Patisambhidāmagge.

mahante ariyamagge, mahantāni sāmaññaphalāni, mahā-abhiññāyo, mahantaṁ paramatthaṁ nibbānaṁ pariggaṇhātīti mahāpaññā.

Sā pana therassa devorohanam katvā Sankassanagaradvāre thitena Satthārā puthujjanapancake<sup>1</sup> panhe pucchite tam vissajjentassa pākaṭā jātā.

Katamā **puthupaññā**? Puthu nānākhandhesu ñāṇaṁ pavattatīti puthupaññā, puthu nānādhātūsu, puthu nānā-āyatanesu, puthu nānāpaṭiccasamuppādesu, puthunānāsuññatamanupalabbhesu, puthu nānā-atthesu, dhammesu, niruttīsu, paṭibhānesu, puthu nānāsīlakkhandhesu, puthu nānāsamādhi, paññā, vimutti, vimuttiñāṇadassanakkhandhesu, puthu nānāṭhānāṭṭhānesu, puthu nānāvihārasamāpattīsu, puthu nānā-ariyasaccesu, puthu nānāsatipaṭṭhānesu, sammappadhānesu, iddhipādesu, indriyesu, balesu, bojjhaṅgesu, puthu nānā-ariyamaggesu, sāmaññaphalesu, abhiññāsu, puthu nānājanasādhāraṇe dhamme² samatikkamma paramatthe nibbāne ñāṇaṁ pavattatīti puthupaññā.

Katamā hāsapaññā? Idhekacco hāsabahulo vedabahulo tuṭṭhibahulo pāmojjabahulo sīlam paripūreti, indriyasamvaram paripūreti, bhojane mattañnutam, jāgariyānuyogam, sīlakkhandham, samādhikkhandham, paññākkhandham, vimuttikkhandham, vimuttiñāṇadassanakkhandham paripūretīti hāsapaññā. Hāsabahulo pāmojjabahulo ṭhānāṭṭhānam³ paṭivijjhatīti hāsapaññā. Hāsabahulo vihārasamāpattiyo paripūretīti hāsapaññā. Hāsabahulo ariyasaccāni paṭivijjhati⁴. Satipaṭṭhāne, sammappadhāne, iddhipāde, indriyāni, balāni, bojjhaṅgāni, ariyamaggam bhāvetīti hāsapaññā. Hāsabahulo sāmaññaphalāni sacchikaroti, abhiññāyo paṭivijjhatīti hāsapaññā, hāsabahulo vedatuṭṭhipāmojjabahulo paramattham nibbānam sacchikarotīti hāsamaññā.

Thero ca Sarado nāma tāpaso hutvā Anomadassissa Bhagavato pādamūle aggasāvakapatthanam paṭṭhapesi<sup>5</sup>, tamkālato paṭṭhāya hāsabahulo sīlaparipūraṇādīni akāsīti hāsapañño<sup>6</sup>.

- 1. Puthujjanādike pañcake (Sī)
- 3. Thānāthānāni (Syā)
- 5. Ptthesi (Sī, Syā)

- 2. Sādhārane sīladhamme (Sī)
- 4. Paţivijjhatīti hāsapaññā (Syā)
- 6. Hāsapaññā (Syā)

Katamā javanapaññā? Yamkiñci rūpam atītānāgatapaccuppannam -payam dūre santike vā, sabbam rūpam aniccato khippam javatīti javanapaññā. Dukkhato khippam, anattato khippam javatīti javanapaññā. Yā kāci vedanā -pa-. Yā kāci saññā, ye keci sandhārā, yamkiñci viññānam atītānāgatapaccuppannam -pa-. Sabbam viñnānam aniccato, dukkhato, anattato khippam javatīti javanapaññā. Cakkhu -pa- jarāmaranam atītānāgatapaccuppannam aniccato, dukkhato, anattato khippam javatīti javanapaññā. Rūpam atītānāgatapaccuppannam aniccam khayatthena, dukkham bhayatthena, anatta asarakatthenati tulayitva tirayitva vibhavayitva vibhūtam katvā rūpanirodhe nibbāne khippam javatīti javanapaññā. Vedanā, sañña, saṅkhara, viññanam, cakkhu -pa- jaramaranam atītānāgatapaccuppannam aniccam khayatthena -pa- vibhūtam katvā jarāmarananirodhe nibbāne khippam javatīti javanapaññā. Rūpam atītānāgatapaccuppannam -pa- viññānam. Cakkhu -pa- jarāmaranam aniccam sankhatam paticcasamuppannam khayadhammam vayadhammam virāgadhammam nirodhadhammanti tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā jarāmarananirodhe nibbāne khippam javatīti javanapaññā.

Katamā tikkhapaññā? Khippam kilese chindatīti tikkhapaññā. Uppannam kāmavitakkam nādhivāseti, uppannam byāpādavitakkam, uppannam vihim sāvitakkam, uppannuppanne pāpake akusale dhamme, uppannam rāgam, dosam, moham, kodham, upanāham, makham, paļāsam, issam, macchariyam, māyam, sāṭheyyam, thambham, sārambham, mānam, atimānam, madam, pamādam, sabbe kilese, sabbe duccarite, sabbe abhisankhāre sabbe bhavagāmikamme nādhivāseti pajahati vinodeti, byantīkaroti, anabhāvam gametīti tikkhapaññā. Ekasmim āsane cattāro ca ariyamaggā, cattāri ca sāmaññaphalāni, catasso ca paṭisambhidāyo, cha ca abhiññāyo adhigatā honti sacchikatā phassitā paññāyāti tikkhapaññā.

Thero ca bhāgineyyassa Dīghanakhaparibbājakassa Vedanāpariggahasutte desiyamāne ṭhitakova sabbakilese chinditvā sāvakapāramiñāṇam paṭividdhakālato paṭṭhāya tikkhapañño nāma jāto. Tenāha "tikkhapañño bhante āyasmā Sāriputto"ti.

Katamā nibbedhikapaññā? Idhekacco sabbasaṅkhāresu ubbegabahulo hoti uttāsabahulo ukkaṇṭhanabahulo aratibahulo anabhiratibahulo bahimukho na ramati sabbasaṅkhāresu, anibbiddhapubbaṁ appadālitapubbaṁ lobhakkhandhaṁ nibbijjhati padāletīti nibbedhikapaññā. Anibbiddhapubbaṁ appadālitapubbaṁ dosakkhandhaṁ, mohakkhandhaṁ, kodhaṁ, upanāhaṁ -pa- sabbe bhavagāmikamme nibbijjhati padāletīti nibbedhikapaññā.

Appicchoti santaguṇaniguhanatā, paccayapaṭiggahaṇe ca mattaññutā, etaṁ appicchalakkhaṇanti¹ iminā lakkhaṇena samannāgato. Santuṭṭhoti catūsu paccayesu yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantosoti imehi tīhi santosehi samannāgato. Pavivittoti kāyaviveko ca vivekaṭṭhakāyānaṁ nekkhammābhiratānaṁ, cittaviveko ca parisuddhacittānaṁ paramavodānappattānaṁ, upadhiviveko ca nirupadhīnaṁ puggalānaṁ visaṅkhāragatānanti imesaṁ tiṇṇaṁ vivekānaṁ lābhī. Asaṁsaṭṭhoti dassanasaṁsaggo savanasaṁsaggo savanasaṁsaggo samullapanasaṁsaggo paribhogasaṁsaggo kāyasaṁsaggoti imehi pañcahi saṁsaggehi virahito. Ayañca pañcavidho saṁsaggo rājūhi rājamahāmattehi titthiyehi titthiyasāvakehi upāsakehi upāsikāhi bhikkhūhi bhikkhunīhīti aṭṭhahi puggalehi saddhiṁ jāyati, so sabbopi therassa natthīti asaṁsaṭṭho.

Āraddhavīriyoti paggahitavīriyo paripuṇṇavīriyo. Tattha āraddhavīriyo bhikkhu gamane uppannakilesassa ṭhānaṁ pāpuṇituṁ na deti, ṭhāne uppannassa nisajjaṁ, nisajjāya uppannassa seyyaṁ² pāpuṇituṁ na deti, tasmiṁ tasmiṁ iriyāpathe uppannaṁ tattha tattheva niggaṇhāti. Thero pana catucattālīsa vassāni mañce piṭṭhiṁ na pasāreti. Taṁ sandhāya "āraddhavīriyo"ti āha. Vattāti odhunanavattā. Bhikkhūnaṁ ajjhācāraṁ disvā "ajja kathessāmi, sve kathessāmī"ti kathāvavatthānaṁ³ na karoti, tasmiṁ tasmiṁ yeva thāne ovadati anusāsatīti attho.

Vacanakkhamoti vacanam khamati. Eko hi parassa ovādam deti, sayam pana aññena ovadiyamāno kujjhati. Thero pana parassapi ovādam deti,

<sup>1.</sup> Appicchatālakkhaṇanti (Ka)

<sup>2.</sup> Sayanam (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Tiṇavatthāraṁ (Syā)

sayam ovadiyamānopi sirasā sampaṭicchati. Ekadivasam kira Sāriputtattheram sattavassiko sāmaṇero "bhante Sāriputta tumhākam nivāsanakaṇṇo olambatī"ti āha. Thero kiñci avatvāva ekamantam gantvā parimaṇḍalam nivāsetvā āgamma "ettakam vaṭṭati ācariyā"ti añjalim paggayha aṭṭhāsi.

"Tadahu pabbajito santo, jātiyā sattavassiko. Sopi mam anusāseyya, sampaṭicchāmi matthake"ti<sup>1</sup>—

āha.

Codakoti vatthusmim otiņņe vā anotiņņe vā vītikkamam disvā "āvuso bhikkhunā nāma evam nivāsetabbam, evam pārupitabbam, evam gantabbam, evam thātabbam, evam nisīditabbam, evam khāditabbam, evam bhunjitabbam'ti tantivasena anusitthim deti.

**Pāpagarahī**ti "pāpapuggale na passe, na tesam vacanam suņe, tehi saddhim ekacakkavāļepi na vaseyyam.

Mā me kadāci pāpiccho, kusīto hīnavīriyo. Appassuto anādaro, sameto ahu katthacī"ti<sup>2</sup>—

Evam pāpapuggalepi garahati, "samaņena nāma rāgavasikena dosamohavasikena na hotabbam, uppanno rāgo doso moho pahātabbo"ti evam pāpadhammepi garahatīti dvīhi kāraņehi "pāpagarahī bhante āyasmā Sāriputto"ti vadati.

Evam āyasmatā Ānandena soļasahi padehi therassa yathābhūtavaṇṇappakāsane kate "kim Ānando attano piyasahāyassa vaṇṇam kathetum na labhati, kathetu kim pana tena kathitam tatheva hoti, kim so sabbaññū"ti koci pāpapuggalo vattum mā labhatūti³ Satthā tam vaṇṇabhaṇanam akuppam sabbaññubhāsitam karonto jinamuddikāya lanchanto evametanti-ādimāha.

<sup>1.</sup> Khu 11. 382 pitthe Milindapañhe.

<sup>2.</sup> Samantā katthaci ahūti (Sī, Syā) Khu 3. 33 pitthe pana passitabbam.

<sup>3.</sup> Mā labhīti (Sī, Syā)

Evam Tathāgatena ca Ānandattherena ca mahātherassa¹ vaņņe kathiyamāne bhūmaṭṭhakā devatā² uṭṭhahitvā eteheva soļasahi padehi vaṇṇam kathayimsu, tato ākāsaṭṭhakadevatā sītavalāhakā uṇhavalāhakā Cātumahārājikāti yāva Akaniṭṭhabrahmalokā devatā uṭṭhahitvā eteheva soļasahi padehi vaṇṇam kathayimsu. Etenupāyena ekacakkavāļam ādim katvā dasasu cakkavāļasahassesu devatā uṭṭhahitvā kathayimsu. Athāyasmato Sāriputtassa saddhivihāriko Susīmo devaputto cintesi "imā devatā³ attano attano nakkhattakīļam pahāya tattha tattha gantvā⁴ mayham upajjhāyasseva vaṇṇam kathenti, gacchāmi Tathāgatassa santikam, gantvā etadeva vaṇṇabhaṇanam devatābhāsitam karomī"ti, so tathā akāsi. Tam dassetum atha kho Susīmoti-ādi vuttam.

Uccāvacāti aññesu ṭhānesu paṇītaṁ uccaṁ vuccati, hīnaṁ avacaṁ. Idha pana uccāvacāti nānāvidhā vaṇṇanibhā<sup>5</sup>. Tassā kira devaparisāya nīlaṭṭhānaṁ atinīlaṁ, pītakaṭṭhānaṁ atipītakaṁ, lohitaṭṭhānaṁ atilohitaṁ, odātaṭṭhānaṁ accodātanti catubbidhā vaṇṇanibhā pātubhavi. Teneva seyyathāpi nāmāti catasso upamā āgatā. Tattha subhoti sundaro. Jātimāti jātisampanno. Suparikammakatoti dhovanādiparikammena suṭṭhu parikammakato. Paṇḍukambale nikkhittoti rattakambale ṭhapito. Evamevanti rattakambale nikkhittamaṇi viya sabbā ekappahāreneva virocituṁ āraddhā. Nikkhanti atirekapañcasuvaṇṇena katapiḷandhanaṁ. Tañhi ghaṭṭanamajjanakkhamaṁ hoti. Jambonadanti mahājambusākhāya pavattanadiyaṁ nibbattaṁ, mahājambuphalarase vā pathaviyaṁ paviṭṭhe suvaṇṇaṅkurā uṭṭhahanti, tena suvaṇṇena katapiḷandhanantipi attho. Dakkhakammāraputta-ukkāmukhasukusalasampahaṭṭhanti sukusalena kammāraputtena ukkāmukhe pacitvā sampahaṭṭhaṁ. Dhātuvibhaṅge<sup>6</sup> akatabhandaṁ gahitaṁ, idha pana katabhandaṁ.

Viddheti dūrībhūte. Deveti ākāse. Nabham abbhussakkamānoti ākāsam abhilanghanto. Iminā taruņasūriyabhāvo dassito.

<sup>1.</sup> Mahāsāvakassa (Sī, Syā) 2. Nāgā (Syā)

<sup>3.</sup> Ime devaputtā (Syā) 4. Ṭhatvā (Syā)

<sup>5.</sup> Vaṇṇā ca vaṇṇanibhā (Syā)

<sup>6.</sup> Ma 3. 286 pitthe.

Soratoti soraccena samannāgato. Dantoti nibbisevano. Satthuvaṇṇābhatoti Satthārā ābhatavaṇṇo. Satthā hi aṭṭhaparisamajjhe nisīditvā "sevatha bhikkhave Sāriputtamoggallāne"ti-ādinā¹ nayena therassa vaṇṇaṁ āharīti thero ābhatavaṇṇo nāma hoti. Kālaṁ kaṅkhatīti parinibbānakālaṁ pattheti. Khīṇāsavo hi neva maraṇaṁ abhinandati, na jīvitaṁ pattheti, dīvasasaṅkhepaṁ² vetanaṁ gahetvā³ ṭhitapuriso viya kālaṁ pana pattheti, olokento tiṭṭhatīti attho. Tenevāha—

"Nābhinandāmi maraṇam, nābhinandāmi jīvitam. Kālañca paṭikaṅkhāmi, nibbisam bhatako yathā"ti<sup>4</sup>. . Navamam.

#### 10. Nānātitthiyasāvakasuttavannanā

111. Dasame nānātitthiyasāvakāti te kira kammavādino ahesum, tasmā dānādīni puññāni katvā sagge nibbattā, te "attano attano Satthari pasādena nibbattamhā"ti saññino hutvā "gacchāma Dasabalassa santike ṭhatvā amhākam Satthārānam vaṇṇam kathessāmā"ti āgantvā paccekagāthāhi kathayimsu. Tattha chinditamāriteti chindite ca mārite ca. Hatajānīsūti pothane ca dhanajānīsu ca. Puññam vā panāti attano puññampi na samanupassati, saṅkhepato puññāpuññānam vipāko natthīti vadati. Sa ve vissāsamācikkhīti so "evam katapāpānampi katapuññānampi vipāko natthī"ti vadanto sattānam vissāsam avassayam patiṭṭham ācikkhati, tasmā mānanam vandanam pūjanam arahatīti vadati.

Tapojigucchāyāti kāyakilamathatapena pāpajigucchanena. Susamvutattoti samannāgato pihito vā. Jegucchīti tapena pāpajigucchako. Nipakoti paṇḍito. Cātuyāmasusamvutoti cātuyāmena susamvuto. Cātuyāmo nāma sabbavārivārito ca hoti sabbavāriyutto ca sabbavāridhuto ca sabbavāriphuto cāti ime cattāro koṭṭhāsā. Tattha sabbavāritoti vāritasabba-udako, paṭikkhittasabbasītodakoti attho. So kira sītodake sattasaññī

<sup>1.</sup> Ma 3. 291 pitthe.

<sup>3.</sup> Gantvā (Syā)

<sup>2.</sup> Divase divase (Sī)

<sup>4.</sup> Khu 2. 345 pitthe.

hoti, tasmā taṁ na valañjeti. **Sabbavāriyutto**ti sabbena pāpavāraņena yutto. **Sabbavāridhuto**ti sabbena pāpavāraņena dhutapāpo. **Sabbavāriphuṭo**ti sabbena pāpavāraņena phuṭṭho. **Diṭṭhaṁ sutañca ācikkhan**ti diṭṭhaṁ "diṭṭhaṁ me"ti sutaṁ "sutaṁ me"ti ācikkhanto, na niguhanto. **Na hi nūna kibbisī**ti evarūpo Satthā kibbisakārako nāma na hoti.

Nānātitthiyeti so kira nānātitthiyānamyeva upaṭṭhāko, tasmā te ārabbha vadati. Pakudhako kātiyānoti Pakudho¹ Kaccāyano. Nigaṇṭhoti Nāṭaputto. Makkhalipūraṇāseti Makkhali ca Pūraṇo ca. Sāmaññappattāti samaṇadhamme koṭippattā. Na hi nūna teti sappurisehi na dūre, teyeva loke sappurisāti vadati. Paccabhāsīti "ayam ākoṭako imesam nagganissirikānam Dasabalassa santike ṭhatvā vaṇṇam kathetīti tesam avaṇṇam kathessāmī"ti pati-abhāsīti.

Tattha sahācaritenāti saha caritamattena. Chavo sigāloti lāmako kālasigālo. Kotthukoti tasseva vevacanam. Sankassarācāroti āsankitasamācāro. Na satam sarikkhoti panditānam sappurisānam sadiso na hoti, kim tvam kālasigālasadise titthiye sīhe karosīti.

Anvāvisitvāti "ayam evarūpānam Satthārānam avaņņam katheti, teneva nam mukhena vaņņam kathāpessāmī"ti cintetvā tassa sarīre anu-āvisi adhimucci, evam anvāvisitvā. Āyuttāti tapojigucchane yuttapayuttā. Pālayam pavivekiyanti pavivekam pālayantā. Te kira "nhāpitapavivekam pālessāmā"ti sayam kese luñcanti, "cīvarapavivekam pātessamā"ti naggā vicaranti, piņḍapātapavivekam pālessāmā"ti sunakhā viya bhūmiyam vā bhuñjanti hatthesu vā, "senāsanapavivekam pālessāmā"ti kaṇṭakaseyyādīni kappenti. Rūpe niviṭṭhāti taṇhādiṭṭhīhi rūpe patiṭṭhitā. Devalokābhinandinoti devalokapatthanakāmā². Mātiyāti maccā, te ve maccā³ paralokatthāya sammā anusāsantīti vadati.

<sup>1.</sup> Pakuddho (Syā) 2. Devalokapatthanakā (Sī, Syā) 3. Teva macce (Syā), te (Sī)

Iti viditvāti "ayam paṭhamam etesam avaṇṇam kathetvā idāni vaṇṇam katheti, ko nu kho eso"ti āvajjento jānitvāva. Ye canta likkhasmim pabhāsavaṇṇāti ye antalikkhe candobhāsasūriyobhāsasañjhārāga-indadhanutārakarūpānam pabhāsavaṇṇā. Sabbeva te teti sabbeva te tayā. Namucīti māram ālapati. Āmisamva macchānam vadhāya khittāti yathā macchānam vadhatthāya baṭisalaggam āmisam khipati, evam tayā pasamsamānena ete rūpā sattānam vadhāya khittāti vadati.

Māṇavagāmiyoti ayam kira devaputto Buddhupaṭṭhāko.
Rājagahīyānanti Rājagahapabbatānam. Setoti Kelāso. Aghagāminanti ākāsagāmīnam. Udadhinanti udakanidhānānam. Idam vuttam hoti—yathā rājagahīyānam pabbatānam Vipulo seṭṭho, Himavantapabbatānam Kelāso, ākāsagāmīnam ādicco, udakanidhānānam samuddo, nakkhattānam cando, evam sadevakassa lokassa Buddho seṭthoti. . Dasamam.

Tatiyo vaggo.

Devaputtasamyuttavannanā niţţhitā.

# 3. Kosalasamyutta

### 1. Pathamavagga

### 1. Daharasuttavannanā

112. Kosalasamyuttassa pathame **Bhagavatā saddhim sammodī**ti yathā khamanīyādīni pucchanto Bhagavā tena, evam sopi Bhagavatā saddhim samappavattamodo ahosi. Sītodakam viya unhodakena sammoditam ekībhāvam agamāsi. Yāya ca "kacci bho Gotama khamanīyam, kacci yāpanīyam, kacci bhoto Gotamassa sāvakānañca<sup>1</sup> appābādham appātankam lahutthānam balam phāsuvihāro"ti-ādikāya kathāya sammodi, tam pītipāmojjasankhātasammodajananato sammoditum yuttabhāvato ca sammodanīyam, atthabyanjanamadhuratāya cirampi kālam sāretum nirantaram pavattetum araharūpato saritabbabhāvato ca sāranīyam. Suyyamānasukhato ca sammodanīyam, anussariyamānasukhato sāranīyam. Tathā byañjanaparisuddhatāya sammodanīyam, atthaparisuddhatāya sāraņīyanti evam anekehi pariyāyehi sammodanīyam katham sāraņīyam vītisāretvā pariyosāpetvā nitthapetvā ito pubbe Tathāgatassa aditthattā gunāgunavasena gambhīrabhāvam vā uttānabhāvam vā ajānanto ekamantam nisīdi, ekamantam nisinno kho yam ovattikasāram katvā āgato lokanissaranabhavokkantipañham Satthu Sammāsambuddhatam pucchitum bhavampi noti-ādimāha.

Tattha **bhavampī**ti pi-kāro sampiṇḍanatthe nipāto, tena ca cha Satthāre sampiṇḍeti. Yathā pūraṇādayo "Sammāsambuddhamhā"ti paṭijānanti, evam bhavampi nu paṭijānātīti attho. Idam pana rājā na attano laddhiyā, loke mahājanena gahitapaṭiññāvasena pucchati. Atha Bhagavā Buddhasīhanādam nadanto **yam hi tam mahārājā**ti-ādimāha. Tattha **aham hi mahārājā**ti anuttaram sabbaseṭṭham sabbañnutañnāṇasaṅkhātam sammāsambodhim aham abhisambuddhoti attho. **Samanabrāhmanā**ti

\_\_\_\_\_

pabbajjūpagamanena samaņā, jātivasena brahmaņā. Saṅghinoti-ādīsu pabbajitasamūhasaṅkhāto Saṁgho etesaṁ atthīti saṅghino. Sveva gaņo etesaṁ atthīti gaṇino. Ācārasikkhāpanavasena tassa gaṇassa ācariyāti gaṇācariyā. Ñātāti paññātā pākaṭā. "Appicchā santuṭṭhā appicchatāya vatthampina nivāsentī"ti evaṁ samuggato yaso etesaṁ atthīti yasassino. Titthakarāti laddhikarā. Sādhusammatāti "santo sappurisā"ti evaṁ sammatā. Bahujanassāti assutavato andhabālaputhujjanassa. Pūraṇoti-ādīni tesaṁ nāmagottāni. Pūraṇoti hi nāmameva. Tathā makkhalīti. So pana gosālāya jātattā gosāloti vutto. Nāṭaputtoti Nāṭassa putto. Belaṭṭhaputtoti Belaṭṭhassa putto. Kaccāyanoti Pakudhassa gottaṁ. Kesakambalassa dhāraṇato Ajito Kesakambaloti vutto.

Tepi mayāti kappakolāhalam Buddhakolāhalam cakkavattikolāhalanti tīņi kolāhalāni. Tattha "vassasatasahassamatthakekappuṭṭhānam bhavissatī"ti kappakolāhalam nāma hoti, "ito vassasatasahassamatthake loko vinassissati, mettam mārisā bhāvetha, karuṇam muditam upekkhan"ti manussappathe devatā ghosentiyo vicaranti. "Vassasahassamatthake pana Buddho uppajjissatī"ti Buddhakolāhalam nāma hoti, "ito vassasahassamatthake Buddho uppajjitvā dhammānudhammapaṭipadam paṭipannena saṃgharatanena parivārito dhammam desento vicarissatī"ti devatā ugghosenti. "Vassasatamatthake pana cakkavattī uppajjissatī"ti cakkavattikolāhalam nāmahoti, "ito vassasatamatthake sattaratanasampanno catuddīpissaro sahassa¹ puttaparivāro vehāsaṅgamo cakkavattirājā uppajjissatī"ti devatā ugghosenti.

Imesu tīsu kolāhalesu ime cha Satthāro Buddhakolāhalam sutvā ācariye payirupāsitvā cintāmaṇivijjādīni uggaṇhitvā "mayam Buddhamhā"ti paṭiññam katvā mahājanaparivutā janapadam vicarantā anupubbena Sāvatthiyam pattā. Tesam upaṭṭhākā rājānam upasaṅkamitvā "mahārāja Pūraṇo Kassapo -pa- Ajito Kesakambalo Buddho kira sabbaññū kirā"ti ārocesum. Rājā "tumheva ne nimantetvā ānethā"ti

āha. Te gantvā tehi "rājā vo nimanteti, rañño gehe bhikkham gaṇhathā"ti vuttā gantum na ussahanti¹, punappunam vuccamānā upaṭṭhākānam cittānurakkhaṇatthāya adhivāsetvā sabbe ekatova agamamsu. Rājā āsanāni paññāpetvā "nisīdantū"ti āha. Nigguṇānam² attabhāve rājusmā nāma pharati, te mahārahesu āsanesu nisīditum asakkontā phalakesu ceva bhūmiyam ca nisīdimsu.

Rājā "ettakeneva natthi tesam anto sukkadhammo"ti vatvā āhāram adatvāva tālato patitam muggarena pothento viya "tumhe Buddhā, na Buddhā"ti pañham pucchi. Te cintayimsu "sace 'Buddhamhā'ti vakkhāma, rājā Buddhavisaye pañham pucchitvā kathetum asakkonte 'tumhe mayam Buddhāti mahājanam vañcetvā āhindathā'ti jivhampi chindāpeyya, aññampi anattham kareyya"ti sakapatiññaya eva "na mayam Buddha"ti vadimsu. Atha ne rājā gehato nikaddhāpesi. Te rājagharato nikkhante upatthākā pucchimsu "kim ācariyā rājā tumhe pañham pucchitvā sakkārasammānam akāsī"ti. Rājā "Buddhā tumhe"ti pucchi, tato mayam "sace ayam rājā Buddhavisaye pañham kathiyamānam ajānanto amhesu manam padosessati, bahum apuññam pasavissatī"ti rañño anukampāya "na mayam Buddhā"ti vadimhā, mayam pana Buddhā eva, amhākam Buddhabhāvo udakena dhovitvāpi haritum na sakkāti. Iti bahiddhā "Buddhamhā"ti āhamsu, rañño santike "na mayam Buddhā" ti vadim sūti, idam gahetvā rājā evamāha. Tattha kim pana bhavam Gotamo daharo ceva jātiyā, navo ca pabbajjāyāti idam attano patiññam gahetvā vadati. Tattha **kin**ti patikkhepavacanam. Ete jātimahallakā ca cirapabbajitā ca "Buddhamhā"ti na patijānanti, bhavam Gotamo jātiyā ca daharo pabbajjāya ca navo kim patijānāti, mā patijānāhīti attho.

Na uññātabbāti na avajānitabbā. Na paribhotabbāti na paribhavitabbā. Katame cattāroti kathetukamyatāpucchā. Khattiyoti rājakumāro. Uragoti āsīviso. Aggīti aggiyeva. Bhikkhūti imasmim pana pade desanākusalatāya attānam abbhantaram katvā sīlavantam pabbajitam dasseti.

Ettha ca daharam rajakumaram disva ukkamitva maggam adento parupanam anapanento nisinnāsanato anutthahanto hatthipitthādīhi anotaranto hetthā katvā maññanavasena aññampi evarūpam anācāram karonto khattiyam avajānāti nāma. "Bhaddako vatāyam rājakumāro mahākando<sup>1</sup> mahodaro kim nāma yamkinci corūpaddavam vūpasametum yattha katthaci thāne rajjam anusāsitum sakkhissatī"ti-ādīni vadanto paribhoti nāma. Añjanisalākamattampi āsīvisapotakam kannādīsu pilandhanto anhulimpi jivhampi damsāpento uragam avajānāti nāma. "Bhaddako vatāyam āsīviso udakadeddubho viya kim nāma kiñcadeva damsitum kassacideva kāye visam pharitum sakkhissatī"ti-ādīni vadanto paribhoti nāma. Khajjopanakamattampi aggim gahetvā hatthena kīlanto bhandukkhalikāya khipanto cūlāya vā sayanapitthasātakapasibbakādīsu vā thapento<sup>2</sup> aggim avajānāti nāma. "Bhaddako vatāyam aggi kataram nu kho yāgubhattam pacissati, kataram macchamamsam, kassa sītam vinodessatī"ti-ādīni vadanto paribhoti nāma. Daharasāmanerampi pana disvā ukkamitvā maggam adentoti rājakumāre vuttam anācāram karonto bhikkhum avajānāti nāma. "Bhaddako vatāyam sāmanero mahākantho mahodaro yamkiñci Buddhavacanam uggahetum yamkiñci araññam ajjhegāhetvā vasitum sakkhissati, samghattherakāle manāpo bhavissatī"ti-ādīni vadanto paribhoti nāma. Tam sabbampi na kātabbanti dassento na uññātabbo na paribhotabboti āha.

Etadavocāti etam gāthābandham avoca. Gāthā ca nāmetā tadatthadīpanāpi honti visesatthadīpanāpi, tatrimā tadatthampi visesatthampi dīpentiyeva. Tattha khattiyanti khettānam adhipatim. Vuttam hetam "khettānam adhipatīti kho Vāseṭṭha 'khattiyo khattiyo'tveva dutiyam akkharam upanibbattan"ti³. Jātisampannanti tāyeva khattiyajātiyā jātisampannam. Abhijātanti tīṇi kulāni atikkamitvā jātam.

Ţhānaṁ hīti kāraṇaṁ vijjati. Manujindoti manussajeṭṭako. Rājadaṇḍenāti rañño uddhaṭadaṇḍena, so appako nāma na hoti, dasasahassavīsatisahassappamāno hotiyeva. Tasmiṁ pakkamate

**bhusan**ti tasmim puggale balava-upakkamam upakkamati. **Rakkham jīvitamattano**ti attano jīvitam rakkhamāno tam khattiyam parivajjeyya na ghatteyya.

Uccāvacehīhi nānāvidhehi. Vaṇṇehīti saṇṭhānehi. Yena yena¹ hi vaṇṇena caranto gocaraṁ labhati, yadi sappavaṇṇena, yadi deḍḍubhavaṇṇena, yadi dhamanivaṇṇena, antamaso kalandakavaṇṇenapi caratiyeva. Āsajjāti patvā. Bālanti yena bālena ghaṭṭito, taṁ bālaṁ naraṁ vā nāriṁ vā ḍaṁseyya.

Pahūtabhakkhanti bahubhakkham. Aggissa hi abhakkham nāma natthi. Jālinanti jālavantam. Pāvakanti aggim. Pāvagantipi pāṭho. Kaṇhavattaninti vattanīti maggo, <sup>2</sup>agginā gatamaggo<sup>2</sup> kaṇho hoti kāļako, tasmā "kanhavattanī"ti vuccati.

Mahā hutvānāti mahanto hutvā. Aggi hi ekadā yāvabrahmalokappamāņopi hoti. Jāyanti tattha pārohāti tattha agginā daḍḍhavane pārohā jāyanti. Pārohāti tiṇarukkhādayo vuccanti. Te hi agginā daḍḍhaṭṭhāne mūlamattepi avasiṭṭhe pādato rohanti jāyanti vaḍḍhanti, tasmā "pārohā"ti vuccanti. Puna rohanatthena vā pārohā. Ahorattānamaccayeti rattindivānam atikkame. Nidāghepi deve vuṭṭhamatte jāyanti.

Bhikkhu ḍahati tejasāti ettha akkosantam paccakkosanto bhaṇḍantam paṭibhaṇḍanto paharantam paṭipaharanto bhikkhu nāma kiñci bhikkhutejasā ḍahitum na sakkoti. Yo pana akkosantam na paccakkosati, bhaṇḍantam na paṭibhaṇḍati, paharantam na paṭipaharati, tasmim vippaṭipanno tassa sīlatejena ḍayhati. Tenevetam vuttam. Na tassa puttā pasavoti tassa puttadhītaropi gomahimsakukkuṭasūkarādayo pasavopi³ na bhavanti, vinassantīti attho. Dāyādā vindare dhananti tassa dāyādāpi dhanam na vindanti. Tālāvatthū bhavanti teti te bhikkhutejasā daḍḍhā vatthumattāvasiṭṭho matthakacchinnatālo viya bhavanti, puttadhītādivasena na vaddhantīti attho.

Tasmāti yasmā samanatejena daddhā matthakacchinnatālo viya avirulhidhammā bhavanti, tasmā. Sammadeva samācareti sammā samācareyya. Sammā samācarantena pana kim kātabbanti? Khattiyam tāva nissāya laddhabbam gāmanigamayānavāhanādi-ānisamsam, uragam nissāya tassa kīlāpanena laddhabbam vatthahiraññasuvannādi-ānisamsam, aggim nissāya tassānubhāvena patabbam vāgubhattapacanasītavinodanādiānisamsam, bhikkhum nissāya tassa vasena pattabbam asutasavanasutapariyodapanasaggamaggādhigamādi-ānisamsam sampassamānena "ete nissāya pubbe vuttappakāro ādīnavo atthi, kim imehī"ti na sabbaso<sup>1</sup> pahātabbā<sup>2</sup>. Issariyatthikena pana vuttappakāram avajānanañca paribhavanañca akatvā pubbutthāyipacchānipātitādīhi upāyehi khattiyakumāro tosetabbo, evam tato issariyam adhigamissati. Ahitundikena urage vissāsam akatvā nāgavijjam parivattetvā ajapadena daņdena gīvāya gahetvā visaharena mūlena dāthā dhovitvā pelāyam pakkhipitvā kīlāpentena caritabbam. Evam tam nissāya ghāsacchādanādīni labhissati. Yāgupacanādīni kattukāmena aggim vissāsena bhandukkhalikādīsu apakkhipitvā hatthehi anāmasantena gomayacunnādīhi jāletvā yāgupacanādīni kattabbāni, evam tam nissāya ānisamsam labhissati. Asutasavanādīni patthayantenapi bhikkhum ativissāsena vejjakammanavakammādīsu<sup>3</sup> ayojetvā catūhi paccayehi sakkaccam upatthātabbo, evam tam nissāya asutapubbam Buddhavacanam asutapubbam pañhāvinicchayam ditthadhammikasamparāyikam attham tisso kulasampattiyo<sup>4</sup> cha kāmasaggāni nava ca brahmaloke patvā amatamahānibbānadassanampi labhissatīti imamattham sandhāya sammadeva samācareti āha.

**Etadavocā**ti dhammadesanam sutvā pasanno pasādam āvikaronto etam "abhikkantan"ti-ādivacanam avoca. Tattha **abhikkantan**ti abhikantam<sup>5</sup> ati-iṭṭham atimanāpam, atisundaranti attho. Ettha ekena abhikkantasaddena desanam thometi "abhikkantam bhante yadidam Bhagavato dhammadesanā"ti. Ekena

<sup>1.</sup> Na sabbasova (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Pahātabbo (Syā)

<sup>3.</sup> Vejjakammadūtakammādīsu (Sī), vejjakammadūtakammanavakammādīsu (Syā)

<sup>4.</sup> Kusalasampattiyo (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Atikantam (Syā)

attano pasādam "abhikkantam bhante yadidam Bhagavato dhammadesanam āgamma mama pasādo"ti.

Tato param catūhi upamāhi desanamyeva thometi. Tattha **nikkujitan**ti adhomukhathapitam, hetthamukhajatam va. Ukkujjeyyati uparimukham kareyya. **Paţicchannan**ti tinapannādichāditam<sup>1</sup>. **Vivareyyā**ti ugghāteyya. Mūlhassāti disāmūlhassa. Maggam ācikkheyyāti hatthe gahetvā "esa maggo"ti vadeyya. **Andhakāre**ti kālapakkhacātuddasīaddharattaghanavanasandameghapatalehi caturange tame<sup>2</sup>. Idam vuttam hoti—yathā koci nikkujitam ukkujjeyya, evam saddhammavimukham asaddhamme patitam mam asaddhamma vutthapentena, yatha paticchannam vivareyya, evam Kassapassa Bhagavato sāsanantaradhānā pabhuti micchāditthigahanapaticchannam sāsanam vivarantena, vathā mūlhassa maggam ācikkheyya, evam kummaggamicchāmaggapatipannassa me saggamokkhamaggam āvikarontena, yathā andhakāre telapajjotam dhāreyya, evam mohandhakāre nimuggassa<sup>3</sup> me Buddhādiratanarūpāni apassato tappaticchādakamohandhakāraviddhamsakadesanāpajjotam dhārentena<sup>4</sup> mayham Bhagavatā etehi pariyāyehi pakāsitattā anekapariyāyena dhammo pakāsitoti.

Evam desanam thometvā imāya desanāya ratanattaye pasannacitto pasannākāram karonto esāhanti-ādimāha. Tattha esāhanti eso aham. Bhagavantam saraṇam gacchāmi dhammañca bhikkhusamghañcāti Bhagavantañca dhammañca bhikkhusamghañcāti imam ratanattayam saraṇam gacchāmi. Upāsakam mam bhante Bhagavā dhāretūti mam Bhagavā "upāsako ayan"ti evam dhāretu, jānātūti attho. Ajjataggeti ajjatam ādim katvā. Ajjadaggeti vā pāṭho, da-kāro padasandhikaro, ajja aggam katvāti attho. Pāṇupetanti pāṇehi upetam. Yāva me jīvitam pavattati, tāva upetam anaññasatthukam tīhi saraṇagamanehi saraṇam gatam upāsakam kappiyakārakam mam Bhagavā dhāretūti ayamettha sankhepo, vitthāro pana Sumangalavilāsiniyā Dīghanikāyaṭṭhakathāya Sāmaññaphalasutte sabbākārena vuttoti. . Pathamam.

<sup>1.</sup> Tiṇādichāditaṁ (Syā), tiṇapaṇṇādīhi chāditaṁ (Ka)

<sup>3.</sup> Mohandhakāranimuggassa (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Caturangatamasi (Ka)

<sup>4. ...</sup>pajjotadhāraņena (Ka)

## 2. Purisasuttavannanā

113. Dutiye abhivādetvāti purimasutte saraṇagatattā idha abhivādesi. Ajjhattanti niyakajjhattam, attano santāne uppajjantīti attho. Lobhādīsu lubbhanalakkhaṇo lobho, dussanalakkhaṇo doso, muyhanalakkhaṇo mohoti. Himsantīti viheṭhenti nāsenti vināsenti. Attasambhūtāti attani sambhūtā. Tacasāramva samphalanti¹ yathā tacasāram veļum vā naļam vā attano phalam himsati vināseti, evam himsanti vināsentīti. . Dutiyam.

### 3. Jarāmaranasuttavannanā

114. Tatiye aññatra jarāmaraṇāti jarāmaraṇato mutto nāma atthīti pucchati. Khattiyamahāsālāti khattiyamahāsālā nāma mahāsārappattā khattiyā. Yesaṁ hi khattiyānaṁ heṭṭhimantena koṭisataṁ nidhānagataṁ hoti, tayo kahāpaṇakumbhā valañjanatthāya gehamajjhe rāsiṁ katvā ṭhapitā honti, te khattiyamahāsālā nāma. Yesaṁ brāhmaṇānaṁ asītikoṭidhanaṁ nihitaṁ hoti, diyaḍḍho kahāpaṇakumbho valañjanatthāya gehamajjhe rāsiṁ katvā ṭhapito hoti, te brāhmaṇamahāsālā nāma. Yesaṁ gahapatīnaṁ cattālīsakoṭidhanaṁ nihitaṁ hoti, kahāpaṇakumbho valañjanatthāya gehamajjhe rāsiṁ katvā ṭhapito hoti, te gahapatimahāsālā nāma.

Aḍḍhāti issarā. Nidhānagatadhanassa² mahantatāya mahaddhanā. Suvaṇṇarajatabhājanādīnaṁ upabhogabhaṇḍānaṁ mahantatāya mahābhogā. Anidhānagatassa jātarūparajatassa pahūtatāya pahūtajātarūparajatā. Vittūpakaraṇassa tuṭṭhikaraṇassa³ pahūtatāya pahūtavittūpakaraṇā. Godhanādīnañca sattavidhadhaññānañca pahūtatāya pahūtadhanadhaññā. Tesampi jātānaṁ natthi aññatra jarāmaraṇāti tesampi evaṁ issarānaṁ jātānaṁ nibbattānaṁ natthi aññatra jarāmaraṇā, jātattāyeva jarāmaraṇato mokkho nāma natthi, antojaramaraneyeva teti⁴.

<sup>1.</sup> Vamsaphalanti (Syā)

<sup>2.</sup> Nidhānagatassa (Syā)

<sup>3.</sup> Tuṭṭhikāraṇassa (Syā)

<sup>4.</sup> Hoti (Sī)

Arahantoti-ādīsu ārakā kilesehīti arahanto. Khīņā etesam cattāro āsavāti khīņāsavā. Brahmacariyavāsam vuṭṭhā pariniṭṭhitavāsāti vusitavanto. Catūhi maggehi karaṇīyam etesam katanti katakaraṇīyā. Khandhabhāro kilesabhāro abhisankhārabhāro kāmaguṇabhāroti ime ohitā bhārā etesanti ohitabhārā. Anuppatto arahattasankhāto sako attho etesanti anuppattasadatthā. Dasavidhampi parikkhīṇam bhavasamyojanam etesanti parikkhīṇabhavasamyojanā. Sammā kāraṇehi jānitvā vimuttāti sammadaññāvimuttā. Maggapaññāya catusaccadhammam ñatvā phalavimuttiyā vimuttāti attho. Bhedanadhammoti bhijjanasabhāvo. Nikkhepanadhammoti¹ nikkhipitabbasabhāvo. Khīṇāsavassa hi ajīraṇadhammopi atthi, ārammaṇato paṭividdham nibbānam, tam hi² na jīrati. Idha panassa jīraṇadhammam dassento evamāha. Atthuppattiko kirassa suttassa nikkhepo. Sivikasālāya nisīditvā kathitanti vadanti. Tattha Bhagavā citrāni rathayānādīni disvā diṭṭhameva upamam katvā "jīranti ve rājarathā"ti gāthamāha.

Tattha jīrantīti jaram pāpuṇanti. Rājarathāti rañño abhirūhanarathā. Sucittāti suvaṇṇarajatādīhi suṭṭhu cittitā³. Atho sarīrampi jaram upetīti evarūpesu anupādiṇṇakesu sāradārumayesu rathesu jīrantesu imasmim ajjhattike upādiṇṇake mamsalohitādimaye sarīre kim vattabbam, sarīrampi jaram upetiyevāti attho. Santo have sabbhi pavedayantīti santo sabbhīhi⁴ saddhim satam dhammo na jaram upetīti evam pavedayanti. Satam dhammo nāma nibbānam, tam na jīrati, ajaram amatanti⁵ evam kathentīti attho. Yasmā vā nibbānam āgamma sīdanasabhāvā kilesā bhijjanti, tasmā tam sabbhīti vuccati. Iti purimapadassa kāraṇam dassento "santo have sabbhi pavedayantī"ti āha. Idam hi vuttam hoti—satam dhammo na jaram upeti, tasmā⁶ santo sabbhi pavedayanti, ajaram nibbānam satam dhammoti ācikkhantīti attho. Sundārādhivacanam vā etam sabbhīti. Yam sabbhidhammabhūtam nibbānam santo pavedayanti kathayanti, so satam Dhammo na jaram upetītipi attho. . Tatiyam.

<sup>1.</sup> Nikkhepanasabhāvoti (Syā)

<sup>2.</sup> Tampi (Ka)

<sup>3.</sup> Cittā (Syā)

<sup>4.</sup> Sabbhi (Syā)

<sup>5.</sup> Amaranti (Syā)

<sup>6.</sup> Kasmā (Syā)

## 4. Piyasuttavannanā

115. Catutthe **rahogatassā**ti rahasi gatassa. **Paṭisallīnassā**ti nilīnassa ekībhūtassa. **Evametaṁ mahārājā**ti idha¹ Bhagavā imaṁ suttaṁ sabbaññubhāsitaṁ karonto āha. **Antakenādhipannassā**ti maraṇena ajjhotthaṭassa. . Catutthaṁ.

### 5. Attarakkhitasuttavannanā

116. Pañcame **hatthikāyo**ti hatthighaṭā<sup>2</sup>. Sesesupi eseva nayo. **Saṁvaro**ti pidahanam. **Sādhu sabbattha saṁvaro**ti iminā kammapathabhedam apattassa kammassa saṁvaram dasseti. **Lajjī**ti hirimā. Lajjīgahaṇena cettha ottappampi gahitameva hoti. . Pañcamam.

## 6. Appakasuttavannanā

117. Chaṭṭhe **uṭāre** uṭ**āre**tipaṇīte ca bahuke ca. **Majjintī**ti mānamajjanena majjanti. **Atisāran**ti atikkamam. **Kūṭan**ti pāsam. **Pacchāsan**ti pacchā tesam. . Chaṭṭham.

#### 7. Addakaranasuttavannanā

118. Sattame kāmahetūti kāmamūlakam. Kāmanidānanti kāmapaccayā. Kāmādhikaraṇanti kāmakāraṇā. Sabbāni hetāni aññamaññavevacanāneva. Bhadramukhoti sundaramukho. Ekadivasam kira rājā aḍḍakaraṇe³ nisīdi. Tattha paṭhamataram laṇjam gahetvā nisinnā amaccā assāmikepi sāmike karimsu. Rājā tam ñatvā "mayham tāva pathavissarassa sammukhāpete evam karonti, parammukhā kim nāma na karissanti, paññāyissati dāni Viṭaṭūbho⁴ senāpati sakena rajjena, kim mayham evarūpehi lañjakhādakehi musāvādīhi saddhim ekaṭṭhāni nisajjāyā"ti cintesi. Tasmā evamāha. Khippamva oḍḍitanti kuminam viya oḍḍitam. Yathā macchā oḍḍitam kuminam pavisantā na jānantī, enam sattā kilesakāmena vatthukāmam vītikkamantā na jānantīti attho. . Sattamam.

<sup>1.</sup> Iti (Sī) 2. Hatthighato (Ka)

<sup>3.</sup> Atthakaraņe (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Vijata bho (Sī), Viḍūḍabho (Syā)

## 8. Mallikāsuttavaņņanā

Mallikā duggatamālākārassa dhītā, ekadivasam āpaṇato pūvam gahetvā "mālārāmam gantvāva khādissāmī"ti gacchantī paṭipathe bhikkhusamghaparivāram Bhagavantam bhikkhācāram pavisantam disvā pasannacittā tam Bhagavato adāsi, Satthā nisīdanākāram dassesi. Ānandatthero cīvaram paññāpetvā adāsi. Bhagavā tattha nisīditvā tam pūvam paribhuñjitvā mukham vikkhāletvā sitam pātvākāsi. Thero "imissā bhante ko vipāko bhavissatī"ti pucchi. Ānanda ajjesā¹ Tathāgatassa paṭhamabhojanam adāsi, ajjeva Kosalarañño aggamahesī bhavissatīti. Tamdivasameva ca rājā Kāsigāme bhāgineyyena yuddhena² parājito palāyitvā nagaram āgacchanto mālārāmam pavisitvā balakāyassa āgamanam āgamesi. Tassa sā vattam akāsi. So tāya vatte³ pasīditvā tam antepuram atihārāpetvā tam aggamahesiṭṭhāne ṭhapesi.

Athekadivasam cintesi "mayā imissā duggatakulassa dhītuyā mahantam issariyam dinnam, yamnūnāham imam puccheyyam 'ko te piyo'ti. Sā 'tvam me mahārāja piyo'ti vatvā puna mam pucchissati, athassāham 'mayhampi tvamyeva piyā'ti vakkhāmī"ti. Iti so aññamaññam vissāsajananattham sammodanīyam katham kathento pucchati. Sā pana devī paṇḍitā Buddhupaṭṭhāyikā dhammupaṭṭhāyikā samghupaṭṭhāyikā mahāpaññā<sup>4</sup>, tasmā evam cintesi "nāyam pañho rañño mukham oloketvā kathetabbo"ti. Sā saraseneva kathetvā rājānam pucchi. Rājā tāya sarasena kathitattā nivattitum alabhanto sayampi daraseneva kathetvā "sakāraṇam idam, Tathāgatassa nam ārocessāmī"ti gantvā Bhagavato ārocesi. Nevajjhagāti nādhigacchati. Evam piyo puthu attā paresanti yathā ekassa attā piyo, evam paresam puthusattānampi<sup>5</sup> attā piyoti attho. . Aṭṭhamam.

<sup>1.</sup> Ajjeva (Syā)

<sup>2.</sup> Yuddhe (Syā)

<sup>3.</sup> Katavatte (Syā)

<sup>4.</sup> Mahāpuññā (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Puthuttānam (Syā)

## 9. Yaññasuttavannanā

120. Navame **thūnūpanītānī**ti thūnam upantāni, thūnāya baddhāni honti. Parikammāni karontīti ettāvatā tehi bhikkhūhi rañño<sup>1</sup> āraddhayañño Tathāgatassa ārocito. Kasmā pana raññā ayam yañño āraddho? Dussupinapatighātāva. Ekadivasam kira rājā sabbālankārappatimandito hatthikkhandhavaragato nagaram anusancaranto vatapanam vivaritva olokayamānam ekam itthim disvā tassā patibaddhacitto tatova patinivattitvā antepuram pavisitvā ekassa purisassa tamattham ārocetvā "gaccha tassā sassāmikabhāvam vā assāmikabhāvam vā jānāhī"ti pesesi. So gantvā<sup>2</sup> pucchi. Sā "eso me sāmiko āpane nisinno" ti dassesi. Rājapuriso rañño tamattham ācikkhi, rājā tam purisam pakkosāpetvā "mam upatthahā" ti āha. Nāham deva upatthahitum<sup>3</sup> jānāmīti ca vutte "upatthānam nāma na ācariyassa santike uggahetabban"ti balakkārena āvudhaphalakam gāhāpetvā upatthākam akāsi. Upatthahitvā geham gatamattameva ca nam puna pakkosāpetvā "upatthākena nāma rañño vacanam kattabbam, gaccha ito yojanamatte<sup>4</sup> amhākam sīsadhovanapokkharanī atthi, tato arunamattikañca lohituppalamālanca ganhitvā ehi. Sace ajjeva nāgacchasi, rājadandam karissāmī"ti vatvā pesesi. So rājabhayena nikkhamitvā gato.

Rājāpi tasmim gate dovārikam pakkosāpitvā "ajja sāyanheyeva dvāram pidahitvā 'aham rājadūto'ti vā 'uparajadūto'ti vā bbaṇantānampi mā vivarī"ti āha. So puriso mattikanca uppalāni ca gahetvā dvāre pihitamatte<sup>5</sup> āgantvā bahum vadantopi dvāram alabhitvā parissayabhayena Jetavanam gato. Rājāpi rāgapariļāhena<sup>6</sup> abhibhūto kāle nisīdati, kāle tiṭṭhati, kāli nipajjati, sanniṭṭhānam alabhanto yattha katthaci nisinnakova makkaṭaniddāya niddāyati.

- 1. Raññā (Syā)
- 2. Tam gantvā (Syā)
- 3. Upaṭṭhātuṁ (Sī, Syā)
- 4. Yojanamagge (Syā), yojanamattake (Ka)
- 5. Pidahitamatte (Sī)

6. Balavaparitthāhena (Sī, Syā)

7. Nisinnaṭṭhānaṁ (Sī)

Pubbe ca¹ tasmimyeva nagare cattāro seṭṭhiputtā paradārikakammam² katvā Nandopanandāya nāma Lohakumbhiyā nibbattimsu. Te pheṇuddehakam paccamānā timsavassasahassāni heṭṭhā gacchantā kumbhiyā talam pāpuṇanti, timsavassasahassāni upari gacchantā matthakam pāpuṇanti. Te tam divasam ālokam oloketvā attano dukkaṭabhayena ekekam gātham vattukāmā vattum asakkontā ekekam akkharameva āhamsu. Eko sa-kāram, eko so-kāram, eko na-kāram, eko du-kāram āha. Rājā tesam nerayikasattānam saddam sutakālato paṭṭhāya sukham avindamānova tamrattāvasesam vīṭināmesi.

Aruņe uṭṭhite purohito āgantvā taṁ sukhaseyyaṁ pucchi. So "kuto me ācariya sukhan"ti vatvā "supine evarūpe sadde assosin"ti ācikkhi. Brahmaņo "imassa rañño iminā supinena vuḍḍhi vā hāni vā natthi, apica kho pana yaṁ imassa gehe atthimtaṁ samaṇassa Gotamassa hoti, Gotamasāvakānaṁ hoti, brāhmaṇā kiñci na labhanti, brāhmaṇānaṁ bhikkhaṁ³ uppādessāmī"ti "bhāriyo ayaṁ mahārāja supino tīsu jānīsu ekā paññāyati, rajjantarāyo vā bhavissati jīvitantarāyo vā, devo vā na vassissatī"ti āha. Kathaṁ sotthi bhaveyya ācariyāti. Mantetvā ñātuṁ sakkā mahārājāti. Gacchatha ācariyehi saddhiṁ mantetvā amhākaṁ sotthiṁ karothāti.

So Sivikasālāyam brāhmaņe sannipātetvā tamattham ārocetvā "visum visum gantvā evam vadathā"ti tayo vagge akāsi. Brāhmaņā pavisitvā rājānam sukhaseyyam pucchimsu. Rājā purohitassa kathitaniyāmeneva kathetvā "katham sotthi bhaveyyā"ti pucchi. Mahābrāhmaņā "sabbapañcasatam4 yaññam yajitvā etassa kammassa sotthi bhaveyya, evam mahārāja ācariyā kathentī"ti āhamsu. Rājā tesam sutvā anabhinanditvā appaṭikkositvā tuṇhī ahosi. Atha dutiyavaggabrāhmaṇāpi āgantvā tatheva kathesum. Tathā tatiyavaggabrāhmaṇāpi. Atha rājā "yaññam karontū"ti āṇāpesi. Tato paṭṭhāya brāhmaṇā usabhādayo pāṇe āgarāpesum, nagare mahāsaddo

<sup>1.</sup> Pubbepi (Syā)

<sup>2.</sup> Paradārakammam (Sī), paradārakakammam (Syā)

<sup>3.</sup> Bhakkham (Syā)

<sup>4.</sup> Sabbapañcapañcasataṁ (Syā)

udapādi. Taṁ pavattiṁ ñatvā Mallikā rājānaṁ Tathāgatassa santikaṁ pesesi. So gantvā Bhagavantaṁ vanditvā ekamantaṁ nisīdi. Atha naṁ Bhagavā "handa kuto nu tvaṁ mahārāja āgacchasi divādivassā"ti āha. Rājā "ajja me bhante supinake¹ cattāro saddā sutā, sohaṁ brāhmaṇe pucchiṁ, brāhmaṇā 'bhāriyo mahārāja supino, sabbapañcasataṁ yaññaṁ yajitvā paṭikammaṁ karomāti āraddhā'ti" āha². Kinti te mahārāja saddā sutāti. So yathāsutaṁ ārocesi. Atha naṁ Bhagavā āha—pubbe mahārāja imasmiṁ yeva nagare cattāro seṭṭhiputtā paradārikā hutvā Nandopanandāya Lohakumbhiyā nibbattā saṭṭhivassasahassamatthake uggacchiṁsu³.

#### Tattha eko—

"Saṭṭhivassasahassāni, paripuṇṇāni sabbaso.

Niraye paccamānānam, kadā anto bhavissatī"ti 4—

Imam gātham vattukāmo ahosi. Dutiyo—

"Soham nūna ito gantvā, yonim laddhāna mānusim. Vadaññū sīlasampanno, kāhāmi kusalam bahun"ti<sup>4</sup>—

Imam. Tatiyo—

"Natthi anto kuto anto, na anto patidissati.

Tadā<sup>5</sup> hi pakatam pāpam, mama tuyhanca mārisā"ti<sup>4</sup>—

Imam. Catuttho—

"Dujjīvitamajīvimhā, ye sante na dadamhase. Vijjamānesu bhogesu, dīpam nākamha attano"ti<sup>4</sup>—

Imam. Te imā gāthā vattum asakkontā ekekam akkharam vatvā tattheva nimuggā. Iti mahārāja te nerayikasattā yathākammena niravimsu. Tassa saddassa sutapaccayā tuyham hāni vā vuḍḍhi vā natthi. Ettakānam pana pasūnam ghātanakammam nāma bhāriyanti nirayabhayena tajjetvā

<sup>1.</sup> Supinakā (Ka) 2. Āhamsu (Syā)

<sup>3.</sup> Ummujjimsu (Syā), uppajjimsu (Ka)

<sup>4.</sup> Khu 2. 216; Khu 5. 100 pitthe Jātake.

<sup>5.</sup> Tathā (Syā)

dhammakatham kathesi. Rājā Dasabale pasīditvā "muñcāmi, nesam jīvitam dadāmi, haritāni ceva tiṇāni khādantu¹, sītalāni ca pānīyāni pivantu, sīto ca nesam vāto upavāyatū"ti vatvā "gacchatha hāretvā"ti manusse āṇāpesi. Te gantvā brāhmaṇe palāpetvā tam pāṇasaṅgham bandhanato mocetvā nagare dhammabherim carāpesum.

Atha rājā Dasabalassa santike nisinno āha "bhante ekaratti nāma tiyāmā hoti, mayhaṁ pana ajja dve rattiyo ekato ghaṭitā viya ahesun"ti. Sopi puriso tattheva nisinno āha "bhante yojanaṁ nāma catugāvutaṁ hoti, mayhaṁ pana ajja dve yojanāni ekato katāni viya ahesun"ti. Atha Bhagavā "jāgarassa tāva rattiyā dīghabhāvo pākaṭo, santassa yojanassa dīghabhāvo pākaṭo, vaṭṭapatitassa pana bālaputhujjanassa anamataggasaṁsāravaṭṭaṁ ekantadīghamevā"ti rājānañca tañca purisaṁ nerayikasatte ca ārabbha Dhammapade imaṁ gāthaṁ abhāsi—

"Dīghā jāgarato ratti, dīgham santassa yojanam. Dīgho bālāna samsāro, saddhammam avijānatan"ti<sup>2</sup>.

Gāthāpariyosāne so itthisāmiko puriso sotāpattiphale patiṭṭhahi. **Etamatthaṁ viditvā**ti etaṁ kāranaṁ jānitvā.

Assamedhanti-ādīsu porāṇarājakāle kira sassamedhaṁ purisamedhaṁ sammāpāsaṁ vācāpeyyanti cattāri saṅgahavatthūni ahesuṁ, yehi rājāno lokaṁ saṅgaṇhiṁsu. Tattha nipphannasassato dasamabhāgaggahaṇaṁ sassamedhaṁ nāma, sassasampādane medhāvitāti attho. Mahāyodhānaṁ chamāsikaṁ bhatta³ vetanānuppadānaṁ purisamedhaṁ nāma, purisasaṅgaṇhane medhāvitāti attho. Daliddamanussānaṁ hatthato⁴ lekhaṁ gahetvā tīṇi vassāni vināva vaḍḍhiyā sahassadvisahassamattadhanānuppadānaṁ sammāpāsaṁ nāma. Tañhi sammā manusse pāseti, hadaye bandhitvā viya ṭhapeti, tasmā sammāpāsanti vuccati. "Tāta mātulā"ti-ādinā nayena saṇhavācābhaṇanaṁ vācāpeyyaṁ nāma, piyavācāti attho. Evaṁ catūhi saṅgahavatthūhi saṅgahitaṁ raṭṭhaṁ

<sup>1.</sup> Dadantu (Syā)

<sup>3.</sup> Chamāsikabhati (Syā)

<sup>2.</sup> Khu 1. 22 pitthe.

<sup>4.</sup> Potthake (Ka)

iddhañceva hoti phītañca pahūta-annapānaṁ khemaṁ nirabbudaṁ, manussā mudā modamānā ure putte naccentā apārutagharadvārā<sup>1</sup> viharanti. Idaṁ gharadvāresu aggaļānaṁ abhāvato **niraggaļan**ti vuccati. Ayaṁ porāṇikā pavenī.

Aparabhāge pana Okkākarājakāle brāhmanā imāni cattāri sangahavatthūni imañca ratthasampattim parivattetvā uddhammūlakam katvā assamedham purisamedhanti-ādike pañca yaññe nāma akamsu. Tesu assamettha medhanti vadhantīti assamedho. Dvīhi pariyaññehi yajitabbassa ekavīsatiyūpassa ekasmim majihimadivaseyeva sattanavutipañcapasusataghātabhimsanassa thapetvā bhūmiñca purise ca avasesasabbavibhavadakkhinassa yaññassetam adhivacanam. Purisamettha medhantīti **purisamedho**. Catūhi pariyaññehi yajitabbassa saddhim bhūmiyā assamedhe vuttavibhavadakkhinassa yaññassetam adhivacanam. Sammamettha pāsentīti **sammāpāso**. Divase divase sammam² khipitvā tassa patitokāse vedim katvā samhārimehi yūpādīhi sarassatinadiyā nimuggokāsato pabhuti patilomam gacchantena yajitabbassa satrayāgassetam adhivacanam. Vājamettha pivantīti vājapeyyo. Ekena pariyaññena sattarasahi pasūhi yajitabbassa beluvayūpassa sattarasakadakkhinassa yaññassetam adhivacanam. Natthi ettha aggalāti niraggalo. Navahi pariyaññehi yajitabbassa saddhim bhūmiyā ca purisehi ca assamedhe vuttavibhavadakkhinassa sabbamedhapariyayanamassa assamedhavikappassevetam adhivacanam. Mahārambhāti mahākiccā mahākaranīyā. Sammaggatāti sammāpatipannā Buddhādayo. Nirārambhāti appatthā appakiccā. Yajanti anukulanti anukulesu yajanti, yam niccabhattādi pubbapurisehi patthapitam, tam aparaparam anupacchinnatta manussa dadantīti attho. . Navamam.

#### 10. Bandhanasuttavannanā

121. Dasame **idha bhante raññā**ti idam te bhikkhū tesu manussesu Ānandattherassa sukatakāraṇam³ ārocentā ārocesum. Rañño kira Sakkena Kusarājassa dinno aṭṭhavaṅko maṇi paveṇiyā āgato. Rājā alaṅkaraṇakāle tam maṇim āharathāti āha. Manussā

<sup>1.</sup> Apārutagharā (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Yugacchiggale pavesanadandasankhātam sammam (Syā)

"ṭhapitaṭṭhāne na passāmā"ti ārocesum. Rājā antogharacārino "maṇim pariyesitvā dethā"ti bandhāpesi. Ānandatthero te disvā maṇipaṭisāmakānam¹ ekam upāyam ācikkhi. Te rañño ārocesum. Rājā "paṇḍito thero, therassa vacanam karothā"ti. Paṭisāmakamanussā rājaṅgaṇe udakacāṭim ṭhapetvā sāṇiyā parikkhipāpetvā te manusse āhamsu "sāṭakam pārupitvā ettha gantvā hattham otārethā"ti. Maṇicoro cintesi "rājabhaṇḍam vissajjetum vā valañjetum vā na sakkā"ti. So geham gantvā maṇim upakacchake ṭhapetvā sāṭakam pārupitvā āgamma udakacāṭiyam pakkhipitvā pakkāmi. Mahājane paṭikkante rājamanussā cāṭiyam hattham otāretvā maṇim disvā āharitvā rañño adamsu. "Ānandattherena kira dassitanayena maṇi diṭṭho"ti mahājano kolāhalam akāsi. Te bhikkhū tam kāraṇam Tathāgatassa ārocentā imam pavattim ārocesum. Satthā "anacchariyam bhikkhave, yam Ānando manussānam hatthāruļhamaṇim āharāpeyya, yattha pubbe paṇḍitā attano ñāṇe ṭhatvā ahetukapaṭisandhiyam nibbattānam tiracchānagatānampi hatthāruļham bhaṇḍam āharāpetvā rañño adamsū"ti vatvā—

"Ukkaṭṭhe sūramicchanti, mantīsu akutūhalam. Piyañca annapānamhi, atthe jāte ca paṇḍitan"ti<sup>2</sup>—

Mahāsārajātakam kathesi.

Na taṁ daḷhanti taṁ bandhanaṁ thiranti na kathenti. Yadāyasanti yaṁ ayasā kataṁ. Sārattarattāti suṭṭhu rattarattā, sārattena vā rattā sārattarattā, sāraṁ idanti maññanāya³ rattāti attho. Apekkhāti ālayo nikanti. Āhūti kathenti. Ohārinanti catūsu apāyesu ākaḍḍhanakaṁ. Sithilanti na āyasādibandhanaṁ viya iriyāpathaṁ nivāretvā ṭhitaṁ. Tena hi bandhanena buddhā paradesampi gacchantiyeva. Duppamuñcanti aññatra lokuttarañānena muñcituṁ asakkuneyyanti. . Dasamaṁ.

## Pathamo vaggo.

<sup>1.</sup> Sāniyā parikkhipāpetvā patisāmakānam (Syā)

<sup>3.</sup> Maññamānā (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 5. 22 pitthe Jātake.

## 2. Dutiyavagga

#### 1. Sattajaţilasuttavannanā

122. Dutiyavaggassa paṭhame **Pubbārāme Migāramātupāsāde**ti Pubbārāmasaṅkhātte vihāre Migāramātuyā<sup>1</sup> pāsāde. Tatrāyaṁ anupubbikathā—atīte satasahassakappamatthake ekā upāsikā Padumuttaraṁ Bhagavantaṁ nimantetvā Buddhappamukhassa bhikkhusaṁghassa satasahassadānaṁ datvā Bhagavato pādamūle nipajjitvā "anāgate tumhādisassa Buddhassa aggupaṭṭhāyikā homī"ti patthanaṁ akāsi. Sā kappasatasahassaṁ devesu ca manussesu ca saṁsaritvā amhākaṁ Bhagavato kāle Bhaddiyanagare Meṇḍakaputtassa Dhanañcayaseṭṭhino² gehe Sumanadeviyā kucchismiṁ paṭisandhiṁ gaṇhi. Jātakāle cassā Visākhāti nāmaṁ akaṁsu. Sā yadā Bhagavā Bhaddiyanagaraṁ agamāsi, tadā pañcahi dārikāsatehi saddhiṁ Bhagavato paccuggamanaṁ gatā paṭhamadassanamhiyeva sotāpannā ahosi. Aparabhāge Sāvatthiyaṁ Migāraseṭṭhiputtassa Puṇṇavaḍḍhanakumārassa gehaṁ gatā. Tattha naṁ Migāraseṭṭhi mātiṭṭhāne³ ṭhapesi, tasmā Migāramātāti vuccati. Tāya kārite pāsāde.

Bahi dvārakoṭṭhaketi pāsādadvārakoṭṭhakassa bahi, na vihāradvārakoṭṭhakassa. So kira pāsādo lohapāsādo viya samantā catudvārakoṭṭhakayuttena pākārena parikkhitto. Tesu pācīnadvārakoṭṭhakassa bahi pāsādacchāyāyaṁ pācīnalokadhātuṁ olokento paññatte varabuddhāsane nisinno hoti.

Parūļhakacchanakhalomāti parūļhakacchā parūļhanakhā parūļhalomā, kacchādīsu dīghalomā dīghanakhā cāti attho. Khārivividhanti vividhakhārim nānappakārakam pabbajitaparikkhārabhandakam. Avidūre atikkamantīti avidūramaggena nagaram pavisanti. Rājāham bhanteti aham bhante rājā Pasenadi Kosalo, mayham nāmam tumhe jānāthāti. Kasmā pana rājā loke aggapuggalassa santike nisinno evarūpānam naggabhogganissirikānam añjalim pagganhātīti. Sanganhanatthāya. Evam hissa ahosi "sacāham ettakampi etesam na

karissāmi, 'mayam puttadāram pahāya etassatthāya dubbhojanadukkhaseyyādīni anubhoma, ayam amhākam añjalimattampi na karotī'ti attanā diṭṭham sutam paṭicchādetvā na katheyyum, evam kate pana anigūhitvā kathessantī"ti. Tasmā evamakāsi. Apica Satthu ajjhāsayajānanattham evamakāsi.

Kāsikacandananti saṇhacandanam. Mālāgandhavilepananti vaṇṇagandhatthāya<sup>1</sup> mālam, sugandhabhāvatthāya gandham, vaṇṇagandhatthāya vilepanañca dhārentena.

Samvāsenāti sahavāsena. Sīlam veditabbanti ayam susīlo vā dussīlo vāti samvasantena upasankamantena jānitabbo. Tañca kho dīghena addhunā na ittaranti tañca sīlam dīghena kālena veditabbam, na ittarena. Dvīhatīhañhi samyatākāro ca samvutindriyākāro ca na sakkā dassetum. Manasikarotāti sīlamassa pariggahessāmīti manasikarontena paccavekkhanteneva sakkā jānitum, na itarena. Paññavatāti tampi sappaññeneva paṇḍitena. Bālo hi manasikarontopi jānitum na sakkoti.

#### Samvohārenāti kathanena.

"Yo hi koci manussesu, vohāram upajīvati. Evam Vāsettha jānāhi, vāṇijo so na brāhmano"ti<sup>2</sup>—

Ettha hi byavahāro vohāro nāma. "Cattāro ariyavohārā cattāro anariyavohārā"ti³ ettha cetanā. "Saṅkhā samaññā paññatti vohāro"ti⁴ ettha paññatti. "Vohāramattena so vohareyyā"ti⁵ ettha kathā vohāro. Idhāpi esova adhippeto. Ekaccassa hi sammukhā kathā parammukhāya kathāya na sameti parammukhā kathā ca sammukhāya kathāya, tathā purimakathā ca pacchimakathāya, pacchimakathā ca purimakathāya. So kathenteneva sakkā jānituṁ "asuci eso puggalo"ti. Sucisīlassa pana purimaṁ pacchimena, pacchimañca purimena sameti, sammukhākathitaṁ parammukhākathitena, parammukhākathitañca sammukhākathitena, tasmā kathentena sakkā sucibhāvo jānitunti pakāsento evamāha.

<sup>1.</sup> Vaṇṇagahaṇatthāya (Sī)

<sup>2.</sup> Ma 2. 409 pitthe.

<sup>3.</sup> Dī 3. 193 pitthe.

<sup>4.</sup> Abhi 1. 256 pitthe.

<sup>5.</sup> Sam 1. 14 pitthe.

Thāmoti ñāṇathāmo. Yassa hi ñāṇathāmo natthi, so uppannesu upaddavesu gahetabbaggahaṇaṁ kattabbakiccaṁ apassanto advāragharaṁ paviṭṭho viya carati. Tenāha āpadāsu kho mahārāja thāmo veditabboti. Sākacchāyāti saṁkathāya. Duppaññassa hi kathā udake geṇḍu¹ viya uppalavati, paññavato kathentassa paṭibhānaṁ anantaraṁ² hoti. Udakavipphanditeneva hi maccho khuddako vā mahanto vāti ñāyati. Ocarakāti heṭṭhācarakā. Carā³ hi pabbatamatthakena carantāpi heṭṭhācarakāva honti. Ocaritvāti avacaritvā vīmaṁsitvā, taṁ taṁ pavattiṁ ñatvāti attho. Rajojallanti rajañca jallañca. Vaṇṇarūpenāti vaṇṇasaṇṭhānena. Ittaradassanenāti lahukadassanena. Viyañjanenāti parikkhārabhaṇḍakena. Patirūpako mattikākuṇḍalovāti suvaṇṇakuṇḍalapatirūpako mattikākuṇḍalova. Lohaḍḍhamāsoti lohaḍḍhamāsako⁴. . Paṭhamaṁ.

## 2. Pañcarājasuttavaņņanā

123. Dutiye **rūpā**tinīlapītādibhedam rūpārammaṇam. **Kāmānam aggan**ti etam kāmānam uttamam seṭṭhanti rūpagaruko āha. Sesesupi eseva nayo. **Yato**ti yadā. **Manāpapariyantan**ti manāpanipphattikam manāpakoṭikam. Tattha dve manāpāni puggalamanāpam sammutimanāpanca. Puggalamanāpam nāma yam ekassa puggalassa iṭṭham kantam hoti, tadeva aññassa aniṭṭham akantam. Paccantavāsīnañhi gaṇḍuppādāpi iṭṭhā honti kantā manāpā, Majjhimadesavāsīnam atijegucchā. Tesañca moramamsādīni iṭṭhāni honti, itaresam tāni atijegucchāni. Idam puggalamanāpam. Itaram sammutimanāpam.

Iṭṭhāniṭṭhārammaṇaṁ nāma loke paṭivibhattaṁ natthi, vibhajitvā pana dassetabbaṁ. Vibhajantena ca na ati-issarānaṁ Mahāsammatamahāsudassanadhammāsokādīnaṁ vasena vibhajitabbaṁ. Tesañhi dibbakappampi ārammaṇaṁ amanāpaṁ upaṭṭhāti. Atiduggatānaṁ dullabhannapānānaṁ vasenapi na vibhajitabbaṁ. Tesaṁ hi kaṇājakabhattasitthānipi pūtimaṁsassa rasopi atimadhuro amatasadiso hoti. Majjhimānaṁ pana gaṇaka⁵Mahāmattaseṭṭhi kuṭumbikavāṇijādīnaṁ

<sup>1.</sup> Genduko (Syā)

<sup>2.</sup> Anantam (Ka)

<sup>3.</sup> Corā (Sī), cārā (Syā)

<sup>4.</sup> Lohamāsako (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Gaņika (Syā)

kālena iṭṭhaṁ kālena aniṭṭhaṁ labhamānānaṁ vasena vibhajitabbaṁ. Tañca panetaṁ ārammaṇaṁ javanaṁ paricchindituṁ na sakkoti. Javanaṁ hi iṭṭhepi rajjati aniṭṭhepi, iṭṭhepi dussati aniṭṭhepi. Ekantato pana vipākacittaṁ iṭṭhāniṭṭhaṁ paricchindati. Kiñcāpi hi micchādiṭṭhikā Buddhaṁ vā¹ saṁghaṁ vā mahācetiyādīni vā uļārāni ārammaṇāni disvā akkhīni pidahanti domanassaṁ āpajjanti, dhammasaddaṁ sutvā kaṇṇe thakenti, cakkhuviññāṇasotaviññāṇāni² pana tesaṁ kusalavipākāneva honti. Kiñcāpi gūthasūkarādayo gūthagandhaṁ ghāyitvā khādituṁ labhissāmāti somanassajātā honti, gūthadassane pana nesaṁ cakkhuviññāṇaṁ, tassa gandhaghāyane ghānaviññāṇaṁ, rasasāyane jivhāviññāṇañca akusalavipākameva hoti. Bhagavā pana puggalamanāpataṁ sandhāya te ca mahārāja rūpāti-ādimāha.

Candanaṅgalikoti³ idaṁ tassa upāsakassa nāmaṁ. Paṭibhāti maṁ Bhagavāti Bhagavā mayhaṁ ekaṁ kāraṇaṁ upaṭṭhāti paññāyati. Tassa te pañca⁴ rājāno āmuttamaṇikuṇḍale sajjitāya āpānabhūmiyā nisinnavaseneva⁵ mahatā rājānubhāvena paramena issariyavibhavena āgantvāpi Dasabalassa santike ṭhitakālato paṭṭhāya divā padīpe viya udakābhisitte aṅgāre viya sūriyuṭṭhāne khajjopanake viya ca hatappabhe hatasobhe taṁ Tathāgatañca tehi sataguṇena sahasaguṇena virocamānaṁ disvā "mahantā vata bho Buddhā nāmā"ti paṭibhānaṁ udapādi. Tasmā evamāha.

Kokanadanti padumassevetam vevacanam. Pātoti kālasseva. Siyāti bhaveyya. Avītagandhanti avigatagandham. Aṅgīrasanti Sammāsambuddham. Bhagavato hi aṅgato rasmiyo<sup>6</sup> nikkhamanti, tasmā aṅgīrasoti vuccati. Yathā kokanadasaṅkhātam padumam pātova phullam avītagandham<sup>7</sup> siyā, evameva Bhagavantam aṅgīrasam tapantam ādiccamiva antalikkhe virocamānam passāti ayamettha saṅkhepattho. Bhagavantam acchādesīti Bhagavato adāsīti attho. Lokavohārato panettha īdisam vacanam hoti. So kira upāsako "ete Tathāgatassa gunesu pasīditvā mayham pañca

- 1. Sambuddhamvā (Sī), Buddham vā dhammam vā (Syā)
- 2. Cakkhuviññāṇādīni (Ka)

- 3. Candanaṅgaliyo (Syā)
- 4. Tassa te ca (Sī), Tassa pañca (Syā)
- 5. Sanniveseneva (Syā)

6. Ramsiyo (Syā)

7. Avītagandham sugandham (Syā)

uttar $\bar{a}$ sa $\dot{n}$ ge denti, ahampi te $^1$  Bhagavatova dass $\bar{a}$ m $\bar{i}$ "ti cintetv $\bar{a}$  ad $\bar{a}$ si. . Dutiya $\dot{m}$ .

#### 3. Donapākasuttavannanā

124. Tatiye doṇapākakuranti doṇapākaṁ kuraṁ, doṇassa taṇḍulānaṁ pakkabhattaṁ tadupiyañca sūpabyañjanaṁ bhuñjatīti attho. Bhuttāvīti pubbe bhattasammadaṁ vinodetvā muhuttaṁ vissamitvā Buddhupaṭṭhānaṁ gacchati, taṁdivasaṁ pana bhuñjanto'va Dasabalaṁ saritvā hatthe dhovitvā agamāsi. Mahassāsīti tassa gacchato balavā bhattapariļāho udapādi, tasmā mahantehi assāsehi assasati, gattatopi'ssa sedabindūni muccanti, tamenaṁ ubhosu passesu ṭhatvā yamakatālavaṇḍehi bījanti, Buddhagāravena pana nipajjituṁ na ussahatīti idaṁ sandhāya "mahassāsī"ti vuttaṁ. Imaṁ gāthaṁ abhāsīti "rājā bhojane amattañňutāya kilamati, phāsu vihāraṁ dānissa karissāmī"ti cintetvā abhāsi. Manujassāti sattassa. Kahāpaṇasatanti pātarāse paṇṇāsaṁ sāyamāse paṇṇāsanti evaṁ kahāpaṇasataṁ. Pariyāpuṇitvāti Raññā saddhiṁ thokaṁ gantvā "imaṁ maṅgala-asiṁ kassa dhammi mahārājā"ti. "Asukassa nāma dehī"ti² so taṁ asiṁ datvā³ Dasabalassa santikaṁ āgamma vanditvā ṭhitako'va "gāthaṁ vadatha bho Gotamā"ti vatvā Bhagavato vuttaṁ pariyāpuṇitvāti attho.

Bhattābhihāre sudaṁ bhāsatīti kathaṁ bhāsati? Bhagavatā anusiṭṭhiniyāmena. Bhagavā hi naṁ evaṁ anusāsi "māṇava imaṁ gāthaṁ naṭo viya pattapattaṭṭhāne mā avaca, Rañño bhuñjanaṭṭhāne ṭhatvā paṭhamapiṇḍādīsupi avatvā vosānapiṇḍe gahite vadeyyāti, Rājā sutvā'va bhattapiṇḍaṁ chaḍḍessati, atha rañño hatthesu dhotesu pātiṁ⁴ apanetvā sitthāni gaṇetvā tadupiyaṁ byañjanaṁ ñatvā punadivase tāvatake taṇḍule hāreyyāsi, pātarāse ca vatvā sāyamāse mā vadeyyāsī'ti. So "sādhū'ti paṭissuṇitvā taṁdivasaṁ rañño pātarāsaṁ bhutvā gatattā sāyamāse Bhagavato⁵ anusiṭṭhiniyāmena gāthaṁ

<sup>1.</sup> Aham ete (Syā)

<sup>2.</sup> Asukassa nāmāti vutte (Syā)

<sup>3.</sup> Aññassa datvā (Sī), datvā nivattitvā (Syā)

<sup>4.</sup> Cāṭiṁ (Syā)

<sup>5.</sup> Bhagavatā(Sī)

abhāsi. Rājā Dasabalassa vacanam saritvā bhattapiņḍam pātiyamyeva chaḍḍesi. Rañño hatthesu dhotesu pātim apanetvā sitthāni gaņetvā tadupiyam byañjanam ñatvā punadivase tattake taṇḍule harimsu.

Nāļikodanaparamatāya saņṭhāsīti so kira māṇavo divase divase Tathāgatassa santikam gacchati, Dasabalassa vissāsiko ahosi. Atha nam ekadivasam pucchi "rājā kittakam bhuñjatī"ti. So "nāļikodanan"ti āha. "Vaṭṭissati ettāvatā, purisabhāgo esa, ito paṭṭhāya gātham mā vadī"ti. Iti Rājā tatth'eva saṇṭhāsi. Diṭṭhadhammikena ceva atthena samparāyikena cāti ettha sallikhitasarīratā diṭṭhadhammikattho nāma, sīlam samparāyikattho. Bhojane mattaññutā hi sīlaṅgam nāma hotīti. . Tatiyam.

#### 4. Pathamasangāmasuttavannanā

125. Catutthe Vedehiputtoti vedehīti paṇḍitādhivacanametaṁ, Paṇḍititthiyā puttoti attho. Caturaṅgininti hatthi-assarathapattisaṅkhātehi catūhi aṅgehi samannāgataṁ. Sannayhitvāti cammapaṭimuñcanādīhi sannāhaṁ kāretvā. Saṅgāmesunti yujjhiṁsu. Kena kāraṇena? Mahākosalaraññā kira Bimbisārassa dhītaraṁ dentena dvinnaṁ rajjānaṁ antare satasahassuṭṭhāno Kāsigāmo nāma dhītu dinno. Ajātasattunā ca pitari mārite mātāpissa rañño viyogasokena nacirasseva matā. Tato rājā Pasenadi Kosalo "Ajātasattunā mātāpitaro māritā, mayhaṁ pitu santako gāmo"ti tassatthāya aḍḍaṁ karoti. Ajātasattupi "mayhaṁ mātu santako"ti tassa gāmassatthāya dvepi mātulabhāgineyyā yujjhiṁsu.

Pāpā Devadattādayo mittā assāti **pāpamitto.** Teyevassa sahāyāti **pāpasahāyo.** Tesvevassa cittam ninnam sampavankanti **pāpasampavanko.** Pasenadissa Sāriputtattherādīnam vasena kalyāṇamittāditā vedotabbā. **Dukkham setī**ti jitāni hatthi-ādīni anusocanto dukkham sayissati<sup>1</sup>. Idam Bhagavā puna tassa jayakāraṇam disvā āha. **Jayam veram pasavatī**ti jinanto veram pasavatī, veripuggalam<sup>2</sup> labhati. . Catuttham.

## 5. Dutiyasangāmasuttavannanā

126. Pañcame **abbhuyyāsī**ti parājaye garahappatto "ārāmam gantvā bhikkhūnam kathāsallāpam suṇāthā"ti rattibhāge Buddharakkhitena nāma vuḍḍhapabbajitena dhammarakkhitassa vuḍḍhapabbajitassa "sace rājā imañca upāyam katvā gaccheyya, puna jineyyā"ti vuttajayakāraṇam sutvā abhi-uyyāsi.

Yāvassa upakappatīti yāva tassa upakappati sayham hoti. Yadā caññeti yadā aññe. Vilumpantīti tam vilumpitvā thitapuggalam vilumpanti. Viluppatīti vilumpiyati. Ṭhānam hi maññatīti "kāraṇan"ti hi maññati. Yadāti yasmim kāle. Jetāram labhate jayanti jayanto puggalo pacchā jetārampi labhati. Rosetāranti ghaṭṭetāram. Rosakoti ghaṭṭako. Kammavivaṭṭenāti kammapariṇāmena, tassa vilumpanakammassa vipākadānena. So vilutto viluppatīti so vilumpako vilumpiyati. . Pañcamam.

#### 6. Mallikāsuttavaņņanā

127. Chaṭṭhe upasaṅkamīti Mallikāya deviyā gabbhavuṭṭhānakāle sūtigharaṁ¹ paṭijaggāpetvā ārakkhaṁ datvā upasaṅkami. Anattamano ahosīti "duggatakulassa me dhītu mahantaṁ issariyaṁ dinnaṁ, sace puttaṁ alabhissa, mahantaṁ sakkāraṁ adhigamissa², tato dāni parihīnā"ti anattamano ahosi. Seyyāti dandhapaññasmā elamūgaputtato ekaccā itthīyeva seyyā. Posāti posehi. Janādhipāti janādhibhuṁ rājānaṁ³ ālapati. Sassudevāti sassusasuradevatā. Disampatīti disājeṭṭhaka. Tādisā subhagiyāti⁴ tādisāya subhariyāya. . Chaṭṭhaṁ.

# 7. Appamādasuttavaņņanā

128. Sattame **samadhiggayhā**ti samadhiggaṇhitvā, ādiyitvāti attho. **Appamādo**ti kārāpaka-appamādo. **Samodhānan**ti samavadhānaṁ upakkhepaṁ. **Evameva kho**ti hatthipadaṁ viya hi kārāpaka-appamādo, sesapadajātāni viya avasesā catubhūmakā<sup>5</sup> kusaladhammā. Te hatthipade sesapadāni

- 1. Pasūtigharam(Syā)
- 3. Janābhibhum rājānam (Sī), Janādhiparājānam (Syā)
- 4. Subhariyāti (Syā)

- 2. Addhā gamissa (Syā)
- 5. Catūbhūmikā (Syā)

viya appamāde samodhānam gacchanti, appamādassa anto parivattanti. Yathā ca hatthipadam sesapadānam aggam seṭṭham¹, evam appamādo sesadhammānanti dasseti. Mahaggatalokuttaradhammānampi hesa patilābhakatthena lokiyopi samāno aggova hoti.

**Appamādam pasamsantī**ti "etāni āyu-ādīni patthayantena appamādova kātabbo"ti appamādameva pasamsanti. Yasmā vā puññakiriyāsu paṇḍitā appamādam pasamsanti, tasmā āyu-ādīni patthayantena appamādova kātabboti attho. **Atthābhisamayā**ti atthapaṭilābhā. . Sattamam.

#### 8. Kalyānamittasuttavannanā

129. Atthame **so ca kho kalyaṇamittassā**ti so cāyaṁ dhammo kalyāṇamittasseva svākkhāto nāma hoti, na pāpamittassāti. Kiñcāpi hi dhammo sabbesampi svākkhātova, kalyāṇamittassa pana sussūsantassa saddahantassa atthaṁ pūreti bhesajjaṁ viya vaļañjantassa na itarassāti. Tenetaṁ vuttaṁ. **Dhammo**ti cettha desanādhammo veditabbo.

Upaḍḍhamidanti thero kira rahogato cintesi "ayaṁ samaṇadhammo nāma ovādake anusāsake kalyāṇamitte sati paccattapurisakāre ṭhitassa sampajjati, upaḍḍhaṁ kalyāṇamittato hoti, upaḍḍhaṁ paccattapurisakārato"ti. Athassa etadahosi "ahaṁ padesañāṇe ṭhito nippadesaṁ cintetuṁ na sakkomi, Satthāraṁ pucchitvā nikkaṅkho bhavissāmī"ti. Tasmā Satthāraṁ upasaṅkamitvā evamāha.

Brahmacariyassāti ariyamaggassa. Yadidaṁ kalyāṇamittatāti yā esā kalyāṇamittatā nāma, sā upaḍḍhaṁ, tato upaḍḍhaṁ āgacchatīti attho. Iti therena "upaḍḍhupaḍḍhā sammādiṭṭhi-ādayo kalyāṇamittato āgacchanti, upaḍḍhupaḍḍhā paccattapurisakārato"ti vuttaṁ. Kiñcāpi therassa ayaṁ manoratho, yathā pana bahūhi silāthambhe ussāpite "ettakaṁ ṭhānaṁ asukena ussāpitaṁ, ettakaṁ asukenā"ti vinibbhogo natthi, yathā ca mātāpitaro nissāya uppannesu puttesu² "ettakaṁ mātito nibbattaṁ, ettakaṁ pitito"ti vinibbhogo natthi, evaṁ idhāpi. Avinibbhogadhammo hesa, "ettakaṁ

<sup>1.</sup> Settham mahantam (Syā)

sammāditthi-ādīnam kalyānamittato nibbattam, ettakam paccattapurisakārato"ti na sakkā laddhum, kalyānamittatāya pana upaddhaguno labbhatīti<sup>1</sup> therassa ajjhāsayena **upaddham** nāma jātam, sakalaguno patilabbhatīti Bhagavato ajjhāsayena sakalam nāma jātam. Kalyānamittatāti cetam pubbabhāgapatilābhangam<sup>2</sup> nāmāti gahitam. Atthato kalyānamittam nissāya laddhā sīlasamādhivipassanāvasena cattāro khandhā. Sankhārakkhandhotipi vadantiyeva.

Mā hevam Ānandāti Ānanda mā evam abhani, bahussuto tvam sekhapatisambhidappatto attha vare gahetvā mam upatthahasi, catūhi acchariyabbhutadhammehi samannāgato, tādisassa evam kathetum na vattati. Sakalameva hidam Ānanda brahmacariyam, yadidam kalyānamittatāti idam Bhagavā "cattāro maggā cattāri phalāni tisso vijjā cha abhiññā sabbam kalyānamittamūlakameva hotī"ti<sup>3</sup> sandhāyāha. Idāni vacībhedeneva kāranam dassento kalyānamittassetanti-ādimāha. Tattha pātikankhanti pātikankhitabbam, avassambhāvīti attho.

Idhāti imasmim sāsane. Sammādittham bhāvetīti-ādīsu atthannam ādipadānamyeva tāva ayam sankhepavannanā—sammā dassanalakkhanā sammāditthi. Sammā abhiniropanalakkhano sammāsankappo. Sammā pariggahanalakkhanā sammāvācā. Sammā samutthāpanalakkhano sammākammanto. Sammā vodāpanalakkhano sammā-ājīvo. Sammā paggahalakkhano sammāvāyāmo. Sammā upatthānalakkhanā sammāsati. Sammā samādhānalakkhano sammāsamādhi. Tesu ekekassa tīni kiccāni honti. Seyyathidam? Sammāditthi tāva aññehipi attano paccanīkakilesehi saddhim micchāditthim pajahati, nirodham ārammanam karoti, sampayuttadhamme ca passati tappaticchādakamohavidhamanavasena<sup>4</sup> asammohato. Sammāsankappādayopi tatheva micchāsankappādīni ca pajahanti, nirodhañca ārammaṇam karonti. Visesato panettha sammādiṭṭhi sahajātadhamme sammā dasseti, sammāsankappo sahajātadhamme abhiniropeti, sammāvācā sammā parigganhāti, sammākammanto

<sup>1.</sup> Upaddhagune labhatīti (Ka)

<sup>3.</sup> Hoti tam (Ka)

<sup>2.</sup> Pubbabhāgapatilābham (Syā)

<sup>4. ...</sup>viddhamsanavasena (Sī)

sammā samuṭṭhāpeti, sammā-ājīvo sammā vodāpeti, sammāvāyāmo sammā paggaṇhāti, sammāsati sammā upaṭṭhāpeti, sammāsamādhi sammā dahati.

Apicesā sammādiṭṭhi nāma pubbabhāge nānākhaṇā nānārammaṇā hoti, maggakāle¹ ekakkhaṇā ekārammaṇā. Kiccato pana sammādiṭṭhi dukkhe ñāṇanti-ādīni cattāri nāmāni labhati. Sammāsaṅkappādayopi pubbabhāge nānākhaṇā nānārammaṇā honti, maggakāle ekakkhaṇā ekārammaṇā. Tesu sammāsaṅkappo kiccato nekkhammasaṅkappoti-ādīni tīṇi nāmāni labhati. Sammāvācādayo tayo viratiyopi honti cetanāyopi, maggakkhaṇe pana viratiyova. Sammāvāyāmo sammāsatīti idampi dvayaṁ kiccato sammappadhanasatipaṭṭhānavasena cattāri nāmāni labhati, sammāsamādhi pana pubbabhāgepi maggakkhanepi sammāsamādhiyeva.

Evam tāva "sammādiṭṭhin"ti-ādinā nayena vuttānam aṭṭhannam ādipadānamyeva atthavaṇṇanam ñatvā idāni bhāveti vivekanissitanti-ādīsu evam ñātabbā. Bhānetīti vaḍḍheti, attano cittasantāne punappunam janeti, abhinibbattetīti attho. Vivekanissitanti vivekam nissitam, viveke vā nissitanti vivekanissitam. Vivekoti vivittatā. Vivittatā cāyam tadangaviveko vikkhambhana, samuccheda, paṭippassaddhi, nissaraṇavivekoti pañcavidho. evametasmim pañcavidhe viveke. Vivekanissitanti tadangavivekanissitam samucchedavivekanissitam nissaraṇavivekanissitanca sammādiṭṭhim bhāvetīti ayamattho veditabbo. Yathā hi ayam² ariyamaggabhāvanānuyutto yogī vipassanākkhaṇe kiccato tadangavivekanissitam, ajjhāsayato nissaraṇavivekanissitam, maggakāle pana kiccato samucchedavivekanissitam, maggakāle pana kiccato samucchedavivekanissitam, ārammaṇato nissaraṇavivekanissitām, ārammaṇato nissaraṇavivekanissitādīsu. Vivekatthā eva hi virāgādayo.

Kevalañcettha vossaggo duvidho pariccāgavossaggo ca pakkhandanavossaggo cāti. Tattha **pariccāgavossaggo**ti vipassanākkhaņe ca tadaṅgavasena, maggakkhaņe ca samucchedavasena kilesappahānaṁ. **Pakkhandanavossaggo**ti vipassanākkhaņe tanninnabhāvena, maggakkhaņe pana ārammaṇakaraṇena nibbānapakkhandanaṁ. Tadubhayampi imasmiṁ lokiya-

lokuttaramissake atthavaṇṇanānaye vaṭṭati. Tathā hi ayaṁ sammādiṭṭhi yathāvuttena pakārena kilese ca pariccajati, nibbānañca pakkhandati.

Vossaggapariṇāminti iminā pana sakalena vacanena vossaggattham pariṇamantam pariṇatañca, paripaccantam¹ paripakkañcāti idam vuttam hoti. Ayam hi ariyamaggabhāvanānuyutto bhikkhu yathā sammādiṭṭhi kilesapariccāgavossaggattham nibbānapakkhandanavossaggatthañca paripaccati, yathā ca paripakkā hoti, tathā nam bhāvetīti. Esa nayo sesamaggaṅgesu.

Āgammāti ārabbha sandhāya paṭicca. Jātidhammāti jātisabhāvā jātipakatikā. Tasmāti yasmā sakalo ariyamaggopi kalyāṇamittaṁ nissāya labbhati, tasmā. Handāti vavassaggatthe² nipāto. Appamādaṁ pasaṁsantīti appamādaṁ vaṇṇayanti, tasmā appamādo kātabbo. Atthābhisamayāti atthapaṭilābhā. . Aṭṭhamaṁ.

## 9. Paṭhama-aputtakasuttavannanā

130. Navame **divā divassā**ti divasassa divā, majjhanhikasamayeti attho. **Sāpateyyan**ti dhanam. **Ko pana vādo rūpiyassā**ti suvaņņarajatatambalohakāļalohaphālakacchapakādibhedassa ghanakatassa<sup>3</sup> ceva paribhogabhājanādibhedassa ca rūpiyabhaņḍassa pana ko<sup>4</sup> vādo, "ettakam nāmā"ti kā paricchedakathāti attho. **Kaṇājakan**ti sakuṇḍakabhattam. **Bilaṅgadutiyan**ti kañjikadutiyam. **Sāṇan**ti sāṇavākamayam. **Tipakkhavasanan**ti tīṇi khaṇḍāni dvīsu ṭhānesu sibbitvā katanivāsanam.

Asappurisoti lāmakapuriso. Uddhaggikanti-ādīsu uparūparibhūmīsu phaladānavasena uddhaṁ aggamassāti uddhaggikā. Saggassa hitā tatrupapattijananatoti sovaggikā. Nibbattaṭṭhānesu<sup>5</sup> sukho vipāko assāti sukhavipākā. Suṭṭhu aggānaṁ dibbavaṇṇādīnaṁ visesānaṁ nibbattanato saggasaṁvattanikā. Evarūpaṁ dakkhiṇadānaṁ na patiṭṭhapetīti.

**Sātodakā**ti madhurodakā. **Setodakā**ti vīcīnam bhinnaṭṭhāne udakassa setatāya setodakā. **Supatitthā**ti sundaratitthā. **Tam** 

<sup>1.</sup> Paccantam (Sya, Ka) 2

<sup>2.</sup> Vacasāyatthe (Ka)

<sup>3.</sup> Ghanakassa (Sī)

<sup>4.</sup> Kopana (Syā)

<sup>5.</sup> Nibbattanibbattatthānesu (Syā)

janoti yena udakena sātodakā, taṁ udakaṁ jano bhājanāni pūretvā neva hareyya. Na yathāpaccayaṁ vā kareyyāti yaṁ yaṁ udakena udakakiccaṁ kātabbaṁ, taṁ taṁ na kareyya. Tadapeyyamānanti taṁ apeyyamānaṁ. Kiccakaro ca hotīti attanā kattabbakiccakaro ceva kusalakiccakaro ca, bhuñjati ca, kammante ca payojeti, dānañca detīti attho. . Navamaṁ.

## 10. Dutiya-aputtakasuttavannanā

131. Dasame pindapātena patipādesīti pindapātena saddhim samyojesi, pindapātam adāsīti attho. Pakkāmīti kenacideva rājupatthānādinā kiccena gato. Pacchā vippatisārī ahosīti so kira aññesupi divasesu tam paccekasambuddam passati, dātum panassa cittam na uppajjati. Tasmim pana divase ayam Padumavatideviyā tatiyaputto Taggarasikhī Paccekabuddho Gandhamādanapabbate phalasamāpattisukhena vītināmetvā pubbanhasamaye vutthaya Anotattadahe mukham dhovitva manosilatale nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā pattacīvaramādāya abhiññāpādakam catutthajjhānam samāpajjitvā iddhiyā vehāsam abbhuggantvā nagaradvāre oruyha cīvaram pārupitvā pattamādāya nagaravāsīnam gharadvāresu sahassabhandikam thapento viya pāsādikehi abhikkantādīhi anupubbena setthino gharadvāram sampatto. Tamdivasanca setthi pātova utthāya panītabhojanam bhuñjitvā gharadvārakotthake āsanam paññāpetvā dantantarāni sodhento nisinno hoti. So Paccekabuddham disvā tamdivasam pāto bhutvā nisinnattā dānacittam uppādetvā bhariyam pakkosāpetvā "imassa samanassa pindapātam dehī"ti vatvā pakkāmi.

Seṭṭhibhariyā cintesi "mayā ettakena kālena imassa 'dethā'ti vacanam na sutapubbam, dāpentopi ca ajja na yassa vā tassa vā dāpeti, vītarāgadosamohassa vantakilesassa ohitabhārassa Paccekabuddhassa dāpeti, yam vā tam vā adatvā paṇītam piṇḍapātam dassāmī"ti gharā nikkhamma Paccekabuddham pañcapatiṭṭhitena vanditvā pattam ādāya antonivesane paññattāsane nisīdāpetvā suparisuddhehi sālitaṇḍulehi bhattam sampādetvā tadanurūpam khādanīyam byañjanam supeyyañca sallakkhetvā pattam pūretvā bahi gandhehi samalankaritvā¹ Paccekabuddhassa

hatthesu patitthapetvā vandi. Paccekabuddho "aññesampi Paccekabuddhānam sangaham karissāmī"ti aparibhuñjitvāva anumodanam katvā pakkāmi. Sopi kho setthi bāhirato āgacchanto Paccekabuddham disvā mayam "tumhākam pindapātam dethā" ti vatvā pakkantā, api vo laddhoti. Āma setthi laddhoti. "Passāmī"ti gīvam ukkhipitvā olokesi. Athassa pindapātagandho utthahitvā nāsāputam pahari. So cittam samyametum asakkonto pacchā vippatisārī ahosīti.

Varametanti-ādi vippatisārassa uppannākāradassanam. Bhātu ca pana ekaputtakam sapateyyassa karana jivita voropesiti tada kirassa avibhatteyeva kutumbe mātāpitaro ca jetthabhātā ca kālamakamsu. So bhātujāyāya saddhimyeva samvāsam kappesi. Bhātu panassa eko putto hoti, tam vīthiyā kīlantam manussā vadanti "ayam dāso ayam dāsī idam yānam idam dhanam tava santakan"ti. So tesam katham gahetvā "ayam dāso<sup>1</sup> mayham santakan"ti-ādīni katheti.

Athassa cūlapitā cintesi "ayam dārako idāneva evam kathesi, mahallakakāle kutumbam majjhe bhindāpeyya<sup>2</sup>, idānevassa kattabbam karissāmī"ti ekadivasam vāsim ādāya "ehi putta arañnam gacchāmā"ti tam araññam netva viravantam viravantam maretva avate pakkhipitva pamsuna paticchādesi. Idam sandhāyetam vuttam. **Sattakkhattun**ti sattavāre. Pubbapacchimacetanāvasena cettha attho veditabbo. Ekapindapātadānasmiñhi ekāva cetanā dve patisandhiyo na deti, pubbapacchi macetanāhi panesa sattakkhattum sagge, sattakkhattum setthikule nibbatto. **Purānan**ti paccekasambuddhassa dinnapindapātacetanākammam.

Pariggahanti pariggahitavatthu. Anujīvinoti ekam mahākulam nissāya pannāsampi satthipi kulāni jīvanti, te manusse sandhāyetam vuttam. Sabbam nādāya gantabbanti sabbametam na ādiyitvā gantabbam. Sabbam nikkhippagāminanti<sup>3</sup> sabbametam nikkhippasabhāvam<sup>4</sup>, pariccajitabbasabhāvamevāti attho. . Dasamam.

# Dutiyo vaggo.

1. Ayam dāsī (Sī, Syā)

- 2. Chindāpeyya (Syā)
- 3. Nikkhippagāmiyanti (Sī), nikkhepagāminanti (Syā) 4. Nikkhepasabhāvam (Syā)

# 3. Tatiyavagga

#### 1. Puggalasuttavannanā

132. Tatiyavaggassa paṭhame "nīce kule paccājāto"ti-ādikena tamena yuttoti tamo. Kāyaduccaritādīhi puna nirayatamūpagamanato tamaparāyaṇo. Iti ubhayenapi khandhatamova kathito hoti. "Ucce kule paccājāto"ti-ādikena jotinā yuttato joti, ālokībhūtoti¹ vuttaṁ hoti. Kāyasucaritādīhi puna saggūpapattijotibhāvūpagamanato jotiparāyaṇo. Iminā nayena itarepi dve veditabbā.

Venakuleti vilīvakārakule. Nesādakuleti migaluddakādīnam kule. Rathakārakuleti cammakārakule. Pukkusakuleti pupphachaḍḍakakule. Kasiravuttiketi dukkhavuttike. Dubbaṇṇoti pamsupisācako viya jhāmakhāṇuvaṇṇo. Duddasikoti vijātamātuyāpi amanāpadassano. Okoṭimakoti lakuṇḍako². Kāṇoti ekakkhikāṇo vā ubhayakkhikāṇo vā. Kuṇīti ekahatthakuṇī vā ubhayahatthakuṇī vā. Khañjoti ekapādakhañjo vā ubhayapādakhañjo vā. Pakkhahatoti hatapakkho pīṭhasappī. Padīpeyyassāti telakapallakādino padīpa-upakaraṇassa. Evam kho mahārājāti ettha eko puggalo bahiddhā ālokam adisvā mātukucchismim yeva kālam katvā apāyesu nibbattanto sakalam kappampi samsarati, sopi tamotamaparāyaṇova. So pana kuhakapuggalo bhaveyya. Kuhakassa hi evarūpā nibbatti hotīti vuttam.

Ettha ca "nīce kule paccājāto hoti caṇḍālakule vā"ti-ādīhi āgamanavipatti ceva pubbuppannapaccayavipatti ca dassitā. **Dalidde**ti-ādīhi pavattapaccayavipatti. **Kasiravuttike**ti-ādīhi ājīvupāyavipatti. **Dubbaṇṇo**ti-ādīhi attabhāvavipatti. **Bavhābādho**ti-ādīhi dukkhakāraṇasamāyogo. **Na lābhī**ti-ādīhi sukhakāraṇavipatti ceva upabhogavipatti ca. **Kāyena duccaritan**ti-ādīhi tamaparāyaṇabhāvassa kāraṇasamāyogo. **Kāyassa bhedā**ti-ādīhi samparāyikatamūpagamo. Sukkapakkho vuttapaṭipakkhanayena veditabbo.

**Akkosatī**ti dasahi akkosavatthūhi akkosati. **Paribhāsatī**ti "kasmā tiṭṭhatha, kiṁ tumhehi amhākaṁ kasikammādīni katānī"ti-ādīhi paribhavavacanehi paribhāsati. **Rosako**ti ghaṭṭako¹. **Abyaggamanaso**ti ekaggacitto. . Paṭhamaṁ.

## 2. Ayyikāsuttavannanā

133. Dutiye **jiṇṇā**ti jarājiṇṇā. **Vuḍḍhā**ti vayovuḍḍhā. **Mahallikā**ti jātimahallikā. **Addhagatā**ti addhaṁ cirakālaṁ² atikkantā. **Vayo-anuppattā**ti pacchimavayaṁ sampattā. **Piyā manāpā**ti rañño kira mātari matāya ayyikā mātuṭṭhāne ṭhatvā paṭijaggi, tenassa ayyikāya balavapemaṁ uppajji. Tasmā evamāha. **Hatthiratanenā**ti satasahassagghanako³ hatthī satasahassagghanakena alaṅkārena alaṅkato hatthiratanaṁ nāma.

Assaratanepi eseva nayo. Gāmavaropi satasahassuṭṭhānakagāmova. Sabbāni tāni bhedanadhammānīti tesu hi kiñci kariyamānameva<sup>4</sup> bhijjati, kiñci katapariyositam cakkato anapanītameva, kiñci apanetvā bhūmiyam ṭhapitamattam, kiñci tato param, evameva sattesupi koci paṭisandhim gahetvā marati, koci mūṭhagabbhāya mātari mātukucchito anikkhantova, koci nikkhantamatto, koci tato paranti. Tasmā evamāha. Tatiye sabbam uttānameva. . Tatiyam.

#### 4. Issattasuttavannanā

135. Catutthassa aṭṭhuppattiko nikkhepo. Bhagavato kira paṭhamabodhiyaṁ mahālābhasakkāro udapādi bhikkhusaṁghassa ca. Titthiyā hatalābhasakkārā hutvā kulesu evaṁ kathentā vicaranti—"samano

<sup>1.</sup> Rosetīti ghaddeti (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Satasahassagghaniko (Syā)

<sup>2.</sup> Dīghakālam (Syā)

<sup>4.</sup> Kayiramānameva (Syā)

Gotamo evamāha 'mayhameva dānaṁ dātabbaṁ, na aññesaṁ dānaṁ dātabbaṁ. Mayhameva sāvakānaṁ dānaṁ dātabbaṁ, na aññesaṁ sāvakānaṁ dānaṁ dātabbaṁ. Mayhameva dinnaṁ mahapphalaṁ, na aññesaṁ dinnaṁ mahapphalaṁ. Mayhameva sāvakānaṁ dinnaṁ mahapphalaṁ, na aññesaṁ sāvakānaṁ dinnaṁ mahapphalaṁ, na aññesaṁ sāvakānaṁ dinnaṁ mahapphalaṁ'ti, yuttaṁ nu kho sayampi bhikkhācāranissitena paresaṁ bhikkhācāranissitānaṁ catunnaṁ paccayānaṁ antarāyaṁ kātuṁ, ayuttaṁ karoti ananucchavikan''ti. Sā kathā pattharamānā rājakulaṁ sampattā. Rājā sutvā cintesi "aṭṭhānametaṁ yaṁ Tathāgato paresaṁ lābhantarāyaṁ kareyya, ete Tathāgatassa alābhāya ayasāya parisakkanti. Sacāhaṁ idheva ṭhatvā 'mā evaṁ avocuttha, na Satthā evaṁ kathetī'ti vadeyyaṁ, evaṁ sā kathā nijjhattiṁ¹ na gaccheyya, imassa mahājanassa sannipatitakāleyeva naṁ nijjhāpessāmī'ti² ekaṁ chaṇadivasaṁ āgamento tuṇhī ahosi.

Aparena samayena mahāchaņe sampatte "ayaṁ imassa kālo"ti nagare bheriṁ carāpesi—"saddhā vā assaddhā vā sammādiṭṭhikā vā micchādiṭṭhikā vā geharakkhake dārake vā mātugāme vā ṭhapetvā avasesā ye vihāraṁ nāgacchanti, paññāsaṁdaṇḍo"ti. Sayampi pātova nhatvā katapātarāso sabbābharaṇapaṭimaṇḍito mahatā balakāyena saddhiṁ vihāraṁ agamāsi. Gacchanto ca cintesi—"Bhagavā tumhe kira evaṁ vadatha 'mayhameva dānaṁ dātabbaṁ -pa- na aññesaṁ sāvakānaṁ dinnaṁ mahapphalan'ti evaṁ pucchituṁ ayuttaṁ, pañhameva pucchissāmi, pañhaṁ kathento ca me³ Bhagavā avasāne titthiyānaṁ vādaṁ bhañjissatī"ti⁴. So pañhaṁ pucchanto kattha nu kho bhante dānaṁ dātabbanti āha. Yatthāti yasmiṁ puggale cittaṁ pasīdati, tamiṁ dātabbaṁ, tassa vā dātabbanti attho.

Evam vutte rājā yehi manussehi titthiyānam vacanam ārocitam, te olokesi. Te raññā olokitamattāva mankubhūtā adhomukhā pādanguṭṭhakena bhūmim lekhamānā aṭṭhamsu. Rājā "ekapadeneva bhante hatā titthiyā"ti mahājanam sāvento mahāsaddena abhāsi. Evañca pana<sup>5</sup> bhāsitvā "Bhagavā cittam nāma Nigaṇṭhācelakaparibbājakādīsu yattha katthaci

<sup>1.</sup> Niruddham (Sī), nijjhaggim (Syā)

<sup>2.</sup> Nirujjhāpessāmīti (Sī), nijjhattim labhissāmīti (Ka)

<sup>4.</sup> Bhajjissatīti (Syā)

<sup>3.</sup> Kathentova (Sī)

<sup>5.</sup> Evam vacanam (Syā)

pasīdati, kattha pana bhante dinnam mahapphalan"ti pucchi. Aññam kho etanti "mahārāja aññam tayā paṭhamam pucchitam, aññam pacchā, sallakkhehi etam, pañhākathanam pana mayham bhāro"ti vatvā sīlavato khoti-ādimāha. Tattha idha tyassāti idha te assa. Samupabyūļhoti rāsibhūto. Asikkhitoti dhanusippe asikkhito. Akatahatthoti muṭṭhibandhādivasena asampāditahattho. Akatayoggoti tiṇapuñjamattikāpuñjādīsu akataparicayo. Akatūpāsanoti rājarājamahāmattānam adassitasarakkhepo. Chambhīti pavedhitakāyo.

Kāmacchando pahīnoti-ādīsu arahattamaggena kāmacchando pahīno hoti, anāgāmimaggena byāpādo, arahattamaggeneva thinamiddham, tathā uddhaccam¹, tatiyeneva kukkuccam, paṭhamamaggena vicikicchā pahīnā hoti. Asekkhena sīlakkhandhenāti asekkhassa sīlakkhandho asekkho sīlakkhandho nāma. Esa nayo sabbattha. Ettha ca purimehi catūhi padehi lokiyalokuttarasīlasamādhipaññāvimuttiyo kathitā. Vimuttiñāṇadassanam paccavekkhaṇañāṇam hoti, tam lokiyameva.

Issatthanti<sup>2</sup> ususippam. Balavīriyanti ettha balam nāma vāyodhātu, vīriyam kāyikacetasikavīriyameva. Bhareti bhareyya. Nāsūram jātipaccayāti "ayam jātisampanno"ti evam jātikāraṇā asūram na bhareyya.

Khantisoraccanti ettha khantīti adhivāsanakhanti, soraccanti arahattam. Dhammāti ete dve dhammā. Assameti āvasathe. Vivaneti araññaṭṭhāne, nirudake araññe caturassapokkharaṇi-ādīni kārayeti attho. Duggeti visamaṭṭhāne. Saṅkamanānīti paṇṇāsahatthasaṭṭhihatthāni samokiṇṇaparisuddhavālikāni saṅkamanāni kareyya.

Idāni etesu araññasenāsanesu vasantānam bhikkhūnam bhikkhācāravattam ācikkhanto annam pānanti-ādimāha. Tattha senāsanānīti mañcapīṭhādīni. Vippasannenāti khīṇāsavassa dentopi sakankhena kilesamalinena citthena adatvā vippasanneneva cittena dadeyya. Thanayanti gajjanto. Satakkakūti satasikharo, anekakūṭoti attho. Abhisankhaccāti abhisankharitvā samodhānetvā rāsim katvā.

Āmodamānoti tuṭṭhamānaso hutvā. Pakiretīti dānagge vicirati, pakiranto viya vā dānam deti. Puññadhārāti anekadānacetanāmayā puññadhārā. Dātāram abhivassatīti yathā ākāse samuṭṭhitameghato nikkhantā udakadhārā pathavim sinehayantī tementī kiledayantī abhivassati, evameva ayampi dāyakassa abbhantare uppannā puññadhārā tameva dātāram anto sineheti pūreti abhisandeti. Tena vuttam "dātāram abhivassatī"ti. . Catuttham.

## 5. Pabbatūpamasuttavaņņanā

136. Pañcame buddhāvasittānanti khattiyābhisekena muddhani avasittānam katābhisekānam. Kāmagedhapariyuṭṭhitānanti kāmesu gedhena pariyuṭṭhitānam abhibhūtānam. Janapadatthāvariyappattānanti janapade thirabhāvappattānam. Rājakaraṇīyānīti rājakammāni rājūhi kattabbakiccāni. Tesu khvāhanti tesu aham. Ussukkamāpannoti byāpāram āpanno. Esa kira rājā divasassa tikkhattum Bhagavato upaṭṭhānam gacchati, antarāgamanāni bahūnipi honti. Tassa nibaddham gacchato balakāyo mahāpi hoti appopi. Athekadivasam pañcasatā corā cintayimsu¹ "ayam rājā avelāya appena balena samaṇassa Gotamassa upaṭṭhānam gacchati, antarāmagge nam gahetvā rajjam gaṇhissāmā"ti. Te andhavane nilīyimsu. Rājāno ca nāma mahāpuññā honti. Atha tesamyeva abbhantarato eko puriso nikkhamitvā rañño ārocesi. Rājā mahantam balakāyam ādāya andhavanam parivāretvā te sabbe gahetvā andhavanato yāva nagaradvārā maggassa ubhosu passesu yathā aññamañnam cakkhunā cakkhum upanibandhitvā olokenti, evam āsannāni sūlāni ropāpetvā sūlesu uttāsesi. Idam sandhāya evamāha.

Atha Satthā cintesi "sacāhaṁ vakkhāmi 'mahārāja mādise nāma Sammāsambuddhe dhuravihāre vasante tayā evarūpaṁ dāruṇaṁ kammaṁ kataṁ, ayuttaṁ te katan'ti, athāyaṁ rājā maṅku hutvā santhambhituṁ² na sakkuṇeyya, pariyāyena dhammaṁ kathentasseva me sallakkhessatī"ti dhammadesanaṁ

<sup>1.</sup> Mantayimsu (Sī)

<sup>2.</sup> Sankhambhitum (Syā), santhambhitum (Ka)

ārabhanto taṁ kiṁ maññasīti-ādimāha. Tattha saddhātikoti saddhātabbo, yassa tvaṁ vacanaṁ saddahasīti attho. Paccayikoti tasseva vevacanaṁ, yassa vacanaṁ pattiyāyasīti<sup>1</sup> attho. Abbhasamanti ākāsasamaṁ. Nippothento āgacchatīti pathavitalato yāva Akaniṭṭhabrahmalokā sabbe satte saḥhakaraṇīyaṁ tiṇacuṇṇaṁ viya karonto pisanto<sup>2</sup> āgacchati.

Aññatra dhammacariyāyāti ṭhapetvā dhammacariyaṁ aññaṁ kātabbaṁ natthi, dasakusalakammapathasaṅkhātā dhammacariyāva kattabbā bhanteti. Samacariyādīni tasseva vevacanāni. Ārocemīti ācikkhāmi. Paṭivedayāmīti jānāpemi. Adhivattatīti ajjhottharati. Hatthiyuddhānīti Nāļāgirisadise hemakappane nāge abhiruyha yujjhitabbayuddhāni³. Gatīti nipphatti. Visayoti okāso, samatthabhāvo vā. Na hi sakkā tehi jarāmaraṇaṁ paṭibāhituṁ. Mantino mahāmattāti mantasampannā Mahosadhanidhurapaṇḍitādisadisā mahā-amaccā. Bhūmigatanti Mahālohakumbhiyo pūretvā bhūmiyaṁ ṭhapitaṁ. Vehāsaṭṭhanti cammapasibbake pūretvā tulāsaṅghāṭādīsu laggetvā ceva niyyuhādīsu ca pūretvā ṭhapitaṁ. Upalāpetunti aññamaññaṁ bhindituṁ. Yathā dve janā ekena maggena na gacchanti, evaṁ kātuṁ.

Nabham āgaccāti ākāsam pūretvā. Evam jarā ca maccu cāti idha<sup>4</sup> dveyeva pabbatā gahitā, rājovāde pana "jarā āgacchati sabbayobbanam vilumpamānā"ti evam jarā maraṇam byādhi vipattīti cattāropete āgatāva. Tasmāti yasmā hatthiyuddhādīhi jarāmaraṇam jinitum na sakkā, tasmā. Saddham nivesayeti saddham niveseyya patiṭṭhāpeyyāti. . Pañcamam.

Tatiyo vaggo.

# Kosalasamyuttavannanā niţthitā.

<sup>1.</sup> Patiyāyasīti (Syā)

<sup>3.</sup> Yujihitabbayuttāni (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Pimsanto (Syā)

<sup>4.</sup> Ime (Sī), idha pana (Ka)

# 4. Mārasamyutta

#### 1. Pathamavagga

#### 1. Tapokammasuttavannanā

137. Mārasamyuttassa paṭhame **Uruvelāyam viharatī**ti Paṭividdhasabbaññutaññāṇo Uruvelagāmam upanissāya viharati. **Paṭhamābhisambuddho**ti abhisambuddho hutvā paṭhamam antosattāhasmimyeva<sup>1</sup>. **Dukkarakārikāyā**ti chabbassāni katāya dukkarakārikāya. **Māro pāpimā**ti attano visayam atikkamitum paṭipanne satte māretīti **māro**. Pāpe niyojeti, sayam vā pāpe niyuttoti **pāpimā**. Aññānipissa kaṇho, adhipati<sup>2</sup>, vasavattī, antako, namuci, pamattabandhūtiādīni bahūni nāmāni, idha pana nāmadvayameva gahitam. **Upasaṅkamī**ti "ayam samaṇo Gotamo 'muttosmī'ti maññati³, amuttabhāvamassa kathessāmī"ti cintetvā upasaṅkami.

Tapokammā apakkammāti tapokammato apakkamitvā. Aparaddhoti "dūre tvam suddhimaggā"ti vadati. Amaram tapanti amaratapam<sup>4</sup> amarabhāvatthāya katam lūkhatapam, attakilamathānuyogo. Sabbānatthāvaham hotīti "sabbam tapam mayham atthāvaham na bhavatī"ti<sup>5</sup> natvā. Phiyārittamva dhammanīti aranne thale phiyārittam viya. Idam vuttam hoti—yathā aranne thale nāvam ṭhapetvā bhaṇḍassa pūretvā mahājanā abhirūhitvā<sup>6</sup> phiyārittam gahetvā samkaḍdheyyum ceva uppīleyyum ca<sup>7</sup>, so mahājanassa vāyāmo ekanguladvangulamattampi nāvāya gamanam asādhento niratthako bhaveyya anatthāvaho, evameva aham "sabbam amaram tapam anatthāvaham hotī"ti nātvā vissajjesinti.

<sup>1.</sup> Antosattasattāhasmimyeva (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Pajāpati (?)

<sup>3.</sup> Paññapeti (Syā)

<sup>4.</sup> Amaranatapam (Sī)

<sup>5.</sup> Na bhavissatīti (Syā)

<sup>6.</sup> Mahājano abhiruļho (Sī), mahājane abhiruļhe (Syā)

<sup>7.</sup> Ākaḍḍheyya ceva uppīļeyya ca (Sī)

Idāni tam amaram tapam pahāya yena maggena Buddho jāto, tam dassento sīlanti-ādimāha. Tattha sīlanti vacanena sammāvācākammantājīvā gahitā, samādhinā sammāvāyāmasatisamādhayo, paññāya sammādiṭṭhisaṅkappā. Maggam bodhāya bhāvayanti imam aṭṭhaṅgikameva ariyamaggam bodhatthāya bhāvayanto. Ettha ca bodhāyāti maggatthāya. Yathā hi yāgutthāya yāgumeva pacanti, pūvatthāya pūvameva pacanti, na aññam kiñci karonti, evam maggameva maggatthāya bhāveti. Tenāha "maggam bodhāya bhāvayan"ti. Paramam suddhinti arahattam. Nihatoti tvam mayā nihato parājito. . Pathamam.

#### 2. Hatthirājavannasuttavannanā

138. Dutiye **rattandhakāratimisāyan**ti rattim<sup>1</sup> andhabhāvakārake mahātame caturaṅge tamasi. **Abbhokāse nisinno hotī**ti Gandhakuṭito nikkhamitvā caṅkamanakoṭiyaṁ pāsāṇaphalake mahācīvaraṁ sīse ṭhapetvā padhānaṁ pariggaṇhamāno nisinno hoti.

Nanu ca Tathāgatassa abhāvito vā maggo, appahīnā vā kilesā, appaṭividdhaṁ vā akuppaṁ, asacchikato vā nirodho natthi, kasmā evamakāsīti? Anāgate kulaputtānaṁ aṅkusatthaṁ. "Anāgate hi kulaputtā mayā gatamaggaṁ āvajjitvā abbhokāsavāsaṁ vasitabbaṁ mañāamānā padhānakammaṁ karissantī'ti sampassamāno Satthā evamakāsi. **Mahā**ti mahanto. **Ariṭṭhako**ti kāļako. **Maṇī**ti pāsāṇo. **Evamassa sīsaṁ hotī**ti evarūpaṁ tassa kāļavaṇṇaṁ kūṭāgārappamāṇaṁ mahāpāsāṇasadisaṁ sīsaṁ hoti.

Subhāsubhanti dīghamaddhānam samsaranto sundarāsundaram vaṇṇam katvā āgatosīti vadati. Atha vā samsaranti samsaranto āgacchanto.

Dīghamaddhānanti Vasavattiṭṭhānato yāva Uruvelāya² dīghamaggam, pure bodhāya vā chabbassāni dukkarakārikasamayasankhātam dīghakālam.

Vaṇṇam katvā subhāsubhanti sundaranca asundaranca nānappakāram vaṇṇam katvā anekavāram mama santikam āgatosīti attho. So kira vaṇṇo nāma natthi,

1. Ratti (Sī) 2. Uruvelā (Ka)

yena vaṇṇena māro vibhiṁsakatthāya Bhagavato santikaṁ na āgatapubbo. Tena taṁ Bhagavā evamāha. **Alaṁ te tenā**ti alaṁ tuyhaṁ etena māravibhiṁ sākāradassanabyāpārena. . Dutiyaṁ.

## 3. Subhasuttavannanā

139. Tatiye s**usamvutā**ti supihitā. **Na te māravasānugā**ti māta te tuyham vasānugā na honti. **Na te mārassa baddhagū**ti te tuyham mārassa baddhacarā sissā antevāsikā na honti. . Tatiyam.

## 4. Paṭhamamārapāsasuttavaṇṇanā

140. Catutthe yoniso manasikārāti upāyamanasikārena. Yoniso sammappadhānāti upāyavīriyena kāraņavīriyena. Vimuttīti arahattaphalavimutti. Ajjhabhāsīti "ayam attanā vīriyam katvā arahattam patvāpi na tussati, idāni aññesampi 'pāpuṇāthā'ti ussāham karoti, paṭibāhessāmi nan"ti cintetvā abhāsi.

Mārapāsenāti kilesapāsena. Ye dibbā ye ca mānusāti ye dibbā kāmaguṇasaṅkhātā mānusā kāmaguṇasaṅkhātā ca mārapāsā nāma atthi, sabbehi tehi tvaṁ baddhoti vadati. Mārabandhanabaddhoti mārabandhanena baddho, mārabandhane vā baddho. Na me samaṇa mokkhasīti samaṇa tvaṁ mama visayato na muccissasi. . Catutthaṁ.

# 5. Dutiyamārapāsasuttavaņņanā

141. Pañcame **muttāhan**ti mutto aham. Purimam suttam antovasse vuttam, idam pana pavāretvā vuṭṭhavassakāle. **Cārikan**ti anupubbagamanacārikam. (Pavāretvā)<sup>1</sup> divase divase<sup>2</sup> yojanaparamam gacchantā carathāti vadati. **Mā ekena dve**ti ekamaggena dve janā mā agamittha. Evañhi gatesu ekasmim dhammam desente ekena tuṇhībhūtena ṭhātabbam hoti. Tasmā evamāha.

Ādikalyāṇanti-ādimhi kalyāṇam sundaram bhaddakam. Tatthā majjha³pariyosānesu. Ādimajjhapariyosānañca nāmetam sāsanassa ca desanāya

ca vasena duvidham. Tattha sāsanassa sīlam ādi, samathavipassanāmaggā majjham, phalanibbānāni pariyosānam. Sīlasamādhayo vā ādi, vipassanāmaggā majjham, phalanibbānāni pariyosānam. Sīlasamādhivipassanā vā ādi, maggo majjham, phalanibbānāni pariyosānam. Desanāya pana catuppadikāya gāthāya tāva paṭhamapādo ādi, dutiyatatiyā majjham, catuttho pariyosānam. Pañcapadachappadānam paṭhamapādo ādi, avasānapādo pariyosānam, avasesā majjham. Ekānusandhikasuttassa nidānam ādi, "idamavocā"ti pariyosānam, sesam majjham. Anekānusandhikassa majjhe bahūpi anusandhi majjhameva, nidānam ādi, "idamavocā"ti pariyosānam.

Sātthanti sātthakam katvā desetha. Sabyañjananti byañjanehi ceva padehi ca paripūram katvā desetha. Kevalaparipuṇṇanti sakalaparipuṇṇam. Parisuddhanti nirupakkilesam. Brahmacariyanti sikkhattayasangaham sāsanabrahmacariyam. Pakāsethāti āvikarotha.

Apparajakkhajātikāti paññācakkhumhi appakilesarajasabhavā, dukūlasāṇiyā paṭicchannā viya catuppadikagāthāpariyosāne arahattaṁ pattuṁ samatthā¹ santīti attho. Assavanatāti assavanatāya. Parihāyantīti alābhaparihāniyā dhammato parihāyanti. Senānigamoti paṭhamakappikānaṁ senāya niviṭṭhokāse patiṭṭhitagāmo, Sujātāya vā pitu Senānī nāma nigamo. Tenupasaṅkamissāmīti nāhaṁ tumhe uyyojetvā pariveṇādīni kāretvā upaṭṭhākādīhi paricariyamāno viharissāmi, tiṇṇaṁ pana jaṭilānaṁ aḍḍhuḍḍhāni pāṭihāriyasahassāni dassetvā dhammameva desetuṁ upasaṅkamissāmīti. Tenupasaṅkamīti "ayaṁ samaṇo Gotamo mahāyuddhaṁ vicārento viya 'mā ekena dve agamittha, dhammaṁ desethā'ti saṭṭhi jane uyyojeti, imasmiṁ pana ekasmimpi dhammaṁ desente mayhaṁ cittassādaṁ natthi, evaṁ bahūsu desentesu kuto bhavissati, paṭibāhāmi nan''ti cintetvā upasaṅkami. . Pañcamaṁ.

# 6. Sappasuttavannanā

142. Chaṭṭhe **soṇḍikākilañjan**ti surākārakānam piṭṭhapattharaṇakakilañjam. **Kosalikā**<sup>2</sup> **kaṁsapātī**ti<sup>3</sup> Kosalarañño rathacakkappamāṇā

<sup>1.</sup> Arahattapattasamatthā sattā (Sī, Syā) 2. Kosalakā (Ka) 3. Kamsacātīti (Syā)

paribhogapāti. **Gaļagaļāyante**ti gajjante. **Kammāragaggariyā**ti kammāruddhanapaṇāļiyā. **Dhamamānāyā**ti bhastavātena<sup>1</sup> pūriyamānāya. **Iti viditvā**ti "samaṇo Gotamo padhānamanuyutto sukhena nisinno, ghaṭṭayissāmi nan"ti vuttappakāraṁ attabhāvaṁ māpetvā niyāmabhūmiyaṁ² ito cito ca sañcarantaṁ³ vijjulatālokena disvā "ko nu kho eso satto"ti āvajjento "Māro ayan"ti evaṁ viditvā.

Suññagehānīti suññāgārāni. Seyyāti seyyatthāya, ṭhassāmi caṅkamissāmi nisīdissāmi nipajjissāmīti etadatthāya yo suññāgārāni sevatīti attho. So muni attasaññatoti so Buddhamuni hatthapādakukkuccābhāvena saṁyatattabhāvo. Vossajja careyya tattha soti so tasmiṁ attabhāve ālayaṁ nikantiṁ vossajjitvā pahāya careyya. Patirūpaṁ hi tathāvidhassa tanti tādisassa taṁsaṇṭhitassa Buddhamunino taṁ attabhāve nikantiṁ vossajjitvā caraṇaṁ nāma patirūpaṁ yuttaṁ anucchavikaṁ.

Carakāti sīhabyagghādikā dañcaraṇasattā. Bheravāti saviññāṇaka-aviññāṇakabheravā. Tattha saviññāṇakā sīhabyagghādayo, aviññāṇakā rattibhāge khāṇuvammikādayo. Tepi hi tasmim kāle yakkhā viya upaṭṭhahanti, rajjuvalliyādīni sabbāni sappā viya upaṭṭhahanti. Tatthāti tesu bheravesu suññāgāragato Buddhamuni lomacalanamattakampi<sup>4</sup> na karoti.

Idāni aṭṭhānaparikappaṁ dassento nabhaṁ phaleyyāti-ādimāha. Tattha phaleyyāti kākapadaṁ viya hīrahīraso phaleyya. Caleyyāti pokkharapatte vātāhato udakabindu viya caleyya. Sallampi ce urasi pakappayeyyunti tikhiṇasattisallaṁ cepi urasmiṁ cārayeyyuṁ⁵. Upadhīsūti khandhūpadhīsu. Tāṇaṁ na karontīti tikhiṇe salle⁶ urasmiṁ cāriyamāne⁷ bhayena gumbantarakandarādīni⁶ pavisantā tāṇaṁ karonti nāma. Buddhā pana samucchinnasabbabhayā evarūpaṁ tāṇaṁ nāma na karonti. . Chaṭṭhaṁ.

- 1. Tassā vātena (Sī)
- 3. Samsarantam (Sam)
- 5. Dhāreyyum (Syā)
- 7. Dhārayamāne (Syā)

- 2. Padhānabhūmiyam (Sī)
- 4. Lomahamsanamattakampi (Syā)
- 6. Samsarantam (Sī)
- 8. Guyhantarakuṭantarādīni (Syā)

# 7. Supatisuttavannanā

143. Sattame pāde pakkhāletvāti utugāhāpanattham dhovitvā. Buddhānam pana sarīre rajojallam na upalimpati, udakampi pokkharapatte pakkhittam viya vivaṭṭitvā gacchati. Apica kho dhotapādake gehe pāde dhovitvā pavisanam pabbajitānam vattam. Tattha Buddhānam vattabhedo nāma natthi, vattasīse pana ṭhatvā dhovanti. Sace hi Tathāgato neva nhāyeyya, na pāde dhoveyya, "nāyam manusso"ti vadeyyum. Tasmā manussakiriyam amuñcanto dhovati. Sato sampajānoti soppapariggāhakena satisampajaññena samannāgato. Upasaṅkamīti samaṇo Gotamo sabbarattim abbhokāse caṅkamitvā Gandhakuṭim pavisitvā niddāyati, ativiya sukhasayito bhavissati, ghattayissāmi nanti cintetvā upasaṅkami.

Kim soppasīti kim supasi, kim soppam nāmidam tavāti vadati. Kim nu soppasīti kasmā nu supasi. Dubbhago¹ viyāti mato viya visaññī viya ca. Suññamagāranti suññam me gharam laddhanti soppasīti vadati. Sūriye uggateti sūriyamhi uṭṭhite. Idāni hi aññe bhikkhū sammajjanti, pānīyam upaṭṭhapenti, bhikkhācāragamanasajjā bhavanti, tvam kasmā soppasiyeva.

Jālinīti tayo bhave ajjhottharitvā ṭhitena "ajjhattikassupādāya aṭṭhārasataṇhāvicaritānī"ti-ādinā<sup>2</sup> tena tena attano koṭṭhāsabhūtena jālena jālinī. Visattikāti rūpādīsu tattha tattha visattatāya<sup>3</sup> visamūlatāya visaparibhogatāya ca visattikā. Kuhiñcinetaveti katthaci nehum.

# Sabbūpadhi<sup>4</sup> parikkhayāti sabbesam

khandhakilesābhisaṅkhārakāmaguṇabhedānaṁ upadhīnaṁ parikkhayā. **Kiṁ tavettha mārā**ti māra tuyhaṁ kiṁ ettha, kasmā tvaṁ uṇhayāguyaṁ nilīyituṁ asakkontī khuddakamakkhikā viya antanteneva ujjhāyanto āhiṇḍasīti. . Sattamaṁ.

# 8. Nandatisuttavannanā

144. Aṭṭhamam Devatāsamyutte vuttatthameva. . Aṭṭhamam.

<sup>1.</sup> Dubbhato (Syā)

<sup>3.</sup> Vissajjatāya (Syā)

<sup>2.</sup> Abhi 2. 362 pitthe.

<sup>4.</sup> Sabbūpadhīnam (Sī, Syā)

## 9. Paṭhama-āyusuttavaṇṇanā

145. Navame **appam vā bhiyyo**ti bhiyyo jīvanto aparam vassasatam jīvitum na sakkoti, paṇṇāsam vā saṭṭhi vā vassāni jīvati. **Ajjhabhāsī**ti samaṇo Gotamo "manussānam appamāyū"ti katheti, dīghabhāvamassa kathessāmīti paccanīkasātatāya abhibhavitvā<sup>1</sup> abhāsi.

Na naṁ hīļeti taṁ āyuṁ "appakamidan"ti na hīļeyya. Khīramattovāti yathā daharo kumāro uttānaseyyako khīraṁ pivitvā dukūlacumbaṭake nipanno asaññī viya niddāyati, kassaci āyuṁ appaṁ vā dīghaṁ vāti na cinteti, evaṁ sappuriso. Careyyādittasīsovāti āyuṁ parittanti ñatvā pajjalitasīso viya careyya. . Navamaṁ.

# 10. Dutiya-āyusuttavannanā

146. Dasame **nemīva rathakubbaran**ti yathā divasam gacchantassa rathassa cakkanemi kubbaram anupariyāyati na vijahati, evam āyu anupariyāyatīti. . Dasamam.

Pathamo vaggo.

# 2. Dutiyavagga

#### 1. Pāsāņasuttavannanā

147. Dutiyavaggassa paṭhame **nisinno**ti pubbe vuttanayeneva padhānam pariggaṇhanto nisinno. Māropissa sukhanisinnabhāvam ñatvā ghaṭṭayissāmīti upasaṅkamanto. **Padālesī**ti² pabbatapiṭṭhe ṭhatvā pavijjhi. Pāsāṇā nirantarā aññamaññam abhihanantā patanti. **Kevalan**ti sakalam. **Sabban**ti tasseva vevacanam. . Paṭhamam.

# 2. Kinnusīhasuttavannanā

148. Dutiye **vicakkhukammāyā**ti parisāya paññācakkhuṁ<sup>3</sup> vināsetukamyatāya. Buddhānaṁ panesa paññācakkhuṁ vināsetuṁ na sakkoti, parisāya

bheravārammaṇam sāvento vā dassento vā sakkoti. **Vijitāvī nu maññasī**ti kim nu tvam "vijitavijayo ahan"ti maññasi, mā evam maññi, natthi te jayo. **Parisāsū**ti aṭṭhasu parisāsu. **Balappattā**ti dasabalappattā. . Dutiyam.

# 3. Sakalikasuttavannanā

kaveyyamattoti udāhu yathā kavi kabbam² cintento tena kabbakaraņena matto sayati, evam sayasi. Sampacurāti bahavo. Kimidam soppase vāti kasmā idam soppam soppasiyeva. Attham sameccāti attham samāgantvā pāpuņitvā. Mayham hi asangaho nāma sangahavipanno³ vā attho natthi. Sallanti tikhiṇam sattisallam. Jaggam na sanketi⁴ yathā ekacco sīhapathādīsu jagganto sankati, tathā aham jaggantopi na sankāmi. Napi bhemi sottunti yathā ekacco sīhapathādīsuyeva supitum bhāyati, evam aham supitumpi na bhāyāmi. Nānutapanti māmanti yathā ācariyassa vā antevāsikassa vā aphāsuke jāte uddesaparipucchāya ṭhitattā antevāsim⁵ rattindivā⁶ atikkamantā anutapanti³, evam mam nānutapanti. Na hi mayyam kinci apariniṭṭhitakammam nāma atthi. Tenevāha "hānim na passāmi kuhinci loke"ti. . Tatiyam.

#### 4. Patirūpasuttavannanā

150. Catutthe anurodhavirodhesūti rāgapaṭighesu. Mā sajjittho<sup>8</sup> tadācaranti evam<sup>9</sup> dhammakatham ācaranto mā laggi. Dhammakatham kathentassa hi ekacce sādhukāram dadanti, tesu rāgo uppajjati. Ekacce asakkaccam suṇanti, tesu paṭigho uppajjati. Iti dhammakathiko anurodhavirodhesu sajjati nāma. Tvam evam mā sajjitthoti vadati. Yadaññamanusāsatīti yam aññam anusāsati, tam. Sambuddho hitānukampī hitena anupakampati. Yasmā ca

- 1. Mandiyā nusesīti (Syā)
- 3. Asaṅgato nāma saṅgatavipanno (Syā)
- 5. Antevāsiko (Syā)
- 7. Anutapati (Syā)
- 8. Mā sajjittha (Syā)
- 2. Kathitabbam (Syā)
- 4. Na sankemīti (Syā)
- 6. Ratti vā divā vā (Ka)
- 9. Etam (Syā)

hitānukampī, tasmā anurodhavirodhehi vippamutto Tathāgatoti. . Catuttham.

#### 5. Mānasasuttavannanā

151. Pañcame ākāse carantepi bandhatīti **antalikkhacaro**. **Pāso**ti rāgapāso. **Mānaso**ti manasampayutto. . Pañcamaṁ.

#### 6. Pattasuttavannanā

152. Chaṭṭhe pañcannaṁ upādānakkhandhānaṁ upādāyāti pañca upādānakkhandhe ādiyitvā, sabhāvasāmaññalakkhaṇavasena nānappakārato vibhajitvā dassento. Sandassetīti khandhānaṁ sabhāvalakkhaṇādīni dasseti. Samādapetīti gaṇhāpeti. Samuttejetīti samādānamhi ussāhaṁ janeti. Sampahaṁsetīti paṭividdhaguṇena vodāpeti jotāpeti. Aṭṭhiṁ katvāti atthikaṁ katvā, "ayaṁ no adhigantabbo attho"ti evaṁ sallakkhetvā tāya desanāya atthikā hutvā. Manasi katvāti citte ṭhapetvā. Sabbacetasā¹ samannāharitvāti sabbena tena kammakārakacittena samannāharitvā. Ohitasotāti ṭhapitasotā. Abbhokāse nikkhittāti otāpanatthāya ṭhapitā.

Rūpam vedayitam saññāti ete rūpādayo tayo khandhā<sup>2</sup>. Yañca saṅkhatanti iminā saṅkhārakkhandho gahito. Evam tattha virajjatīti "eso aham na homi, etam mayham na hotī"ti passanto evam tesu<sup>3</sup> khandhesu virajjati. Khemattanti khemībhūtam<sup>4</sup> attabhāvam. Iminā phalakkhaṇam<sup>5</sup> dasseti. Anvesanti bhavayonigatiṭhitisattāvāsasaṅkhātesu sabbaṭṭhānesu pariyesamānā. Nājjhagāti na passīti. . Chaṭṭham.

# 7. Chaphassāyatanasuttavaņņanā

153. Sattame **phassāyatanānan**ti sañjātisamosaraṇaṭṭhena chadvārikassa phassassa āyatanānam. **Bhayabheravam saddan**ti meghadundubhi-asanipātasaddasadisam bhayajanakam saddam. **Pathavī maññe undrīyatī**ti ayam mahāpathavī

<sup>1.</sup> Sabbacetaso (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Khandhe (Sī, Syā, Ṭīkā)

<sup>3.</sup> Tesu (Ka)

<sup>4.</sup> Khemabhūtam (Ka)

<sup>5.</sup> Phalalakkhaṇaṁ (Sī)

paṭapaṭasaddaṁ kurumānā viya ahosi. **Ettha loko vimucchito**ti<sup>1</sup> etesu chasu ārammaṇesu loko adhimucchito. **Māradheyyan**ti mārassa ṭhānabhūtaṁ tebhūmakavaṭṭaṁ. . Sattamaṁ.

#### 8. Pindasuttavannanā

154. Aṭṭhame pāhunakāni bhavantīti tathārūpe nakkhatte tattha tattha pesetabbāni pāhunakāni bhavanti, āgantukapaṇṇākāradānāni vā. Sayamcaraṇadivase² samavayajātigottā kumārakā tato tato sannipatanti. Kumārikāyopi attano attano vibhavānurūpena alaṅkatā tahaṁ tahaṁ vicaranti. Tatra kumārikāyopi yathārucitānaṁ kumārakānaṁ paṇṇākāraṁ pesenti, kumārakāpi kumārikānaṁ aññasmiṁ asati antamaso mālāguļenapi parikkhipanti. Anvāviṭṭhāti anu āviṭṭhā. Taṁdivasaṁ kira pañcasatā kumārikāyo uyyānakīļaṁ gacchantiyo paṭipathe Satthāraṁ disvā chaṇapūvaṁ³ dadeyyuṁ, Satthā tāsaṁ dānānumodanatthaṁ pakiṇṇakadhammadesanaṁ deseyya, desanāpariyosāne sabbāpi sotāpattiphale patiṭṭhaheyyuṁ, māro tāsaṁ sampattiyā antarāyaṁ karissāmīti anvāvisi. Pāḷiyaṁ pana mā samaṇo Gotamo piṇḍamalatthāti ettakaṁyeva vuttanti.

Kim pana Satthā mārāvaṭṭanam ajānitvā paviṭṭhoti. Āma ajānitvā. Kasmā? Anāvajjanatāya. Buddhānam hi "asukaṭṭhāne bhattam labhissāma, na labhissāmā"ti āvajjanam ananucchavikam. Paviṭṭho pana manussānam upacārabhedam disvā "kim idan"ti āvajjento ñatvā "āmisattham mārāvaṭṭanam bhinditum ananucchavikan"ti abhinditvāva nikkhanto.

Upasaṅkamīti amittavijayena viya tuṭṭho sakalagāme kaṭacchumattampi bhattaṁ alabhitvā gāmato nikkhamantaṁ Bhagavantaṁ gāmiyamanussavesena upasaṅkami. Tathāhaṁ karissāmīti idaṁ so musā bhāsati. Evaṁ kirassa ahosi "mayā evaṁ vutte pana pavisissati, atha naṁ gāmadārakā 'sakalagāme caritvā kaṭacchubhikkhampi alabhitvā gāmato nikkhamma puna

<sup>1.</sup> Dhimucchitoti (Sī)

<sup>2.</sup> Sayam jānitvā chaṇadivaso kireso (Sī) sayamcaraṇadivaso kira so(Syā)

<sup>3.</sup> Mandapuvam (Syā)

pavitthosī'ti-ādīni vatvā uppaņdessantī''ti. Bhagavā pana "sacāyam mam evam vihethessati, muddhamasseva sattadhā phalissatī''ti tasmim anukampāya apavisitvā gāthādvayamāha.

Tattha **pasavī**ti janesi nipphādesi. **Āsajjā**ti āsādetvā ghaṭṭetvā. **Na me pāpaṁ vipaccatī**ti mama pāpaṁ na paccatī. **Nipphalaṁ etan**ti kiṁ nu tvaṁ evaṁ maññasi, mā evaṁ maññi¹, atthi tayā katassa pāpassa phalanti dīpeti. **Kiñcanan**ti maddituṁ samatthaṁ rāgakiñcanādi kilesajātaṁ. **Ābhassarā yathā**ti yathā ābhassarā devā sappītikajjhānena yāpentā pītibhakkhā nāma honti, evaṁ bhavissāmāti. . Atthamaṁ.

#### 9. Kassakasuttavannanā

155. Navame nibbānapaṭisaṁyuttāyāti nibbānaṁ apadisitvā pavattāya. Haṭahaṭakesoti purimakese pacchato, pacchimakese purato, vāmapassakese dakkhiṇato, dakkhiṇapassakese vāmato pharitvā pharitvā² vippakiṇṇakeso. Mama cakkhusamphassaviññāṇāyatananti cakkhuviññāṇena sampayutto cakkhusamphassopi viññāṇāyatanampi mamevāti. Ettha ca cakkhusamphassena viññāṇasampayuttakā dhammā gahitā, viññāṇāyatanena sabbānipi cakkhudvāre uppannāni āvajjanādiviññāṇāni. Sotadvārādīsupi eseva nayo. Manodvāre pana manoti sāvajjanakaṁ bhavaṅgacittaṁ. Dhammāti ārammaṇadhammā. Manosamphassoti sāvajjanena bhavaṅgena sampayuttaphasso. Viññāṇāyatananti javanacittaṁ tadārammaṇampi vaṭṭati.

**Taveva pāpima cakkhū**ti yam loke timirakācādīhi upaddutam anekarogāyatanam upakkavipakkam³ antamaso kāṇacakkhupi, sabbam tam taveva bhavatu. Rūpādīsupi eseva nayo.

Yaṁ vadantīti yaṁ bhaṇḍakaṁ "mama idan"ti vadanti. Ye vadanti mamanti cāti ye ca puggalā "maman"ti vadanti. Ettha ce te mano atthīti etesu ca ṭhānesu yadi cittaṁ atthi. Na me samaṇa mokkhasītisamaṇamayhaṁ visayato na muccissasi. Yaṁ vadantīti yaṁ bhaṇḍakaṁ vadanti, na taṁ mayhaṁ. Ye vadantīti yepi puggalā evaṁ vadanti, na te ahaṁ. Na me maggampi dakkhasīti bhavayonigati-ādīsu mayhaṁ gatamaggampi na passasi. . Navamaṁ.

<sup>1.</sup> Maññasi (Syā)

<sup>2.</sup> Pasāritvā pasāritvā (Syā), haritvā (Syā)

<sup>3.</sup> Opakkavipakkam (Sī)

## 10. Rajjasuttavannanā

ajāpayanti parassa dhanajānim akarontena akārāpentena. Asocam asocāpayanti asocantena asocāpayantena. Iti Bhagavā adhammikarājūnam rajje vijite daņḍakarapīļite manusse disvā kāruņavasena evam cintesi. Upasankamīti "samaņo Gotamo 'sakkā nu kho rajjam kāretun'ti cintesi, rajjam kāretukāmo bhavissati, rajjanca nāmetam pamādaṭṭhānam, rajjam kārente sakkā otāram labhitum, gacchāmi ussāhamassa janessāmī'ti cintetvā upasankami. Iddhipādāti ijjhanakakoṭṭhāsā. Bhāvitāti vaḍḍhitā. Bahulīkatāti punappunam katā. Yānīkatāti yuttayānam viya katā. Vatthukatāti patiṭṭhaṭṭhena vatthukatā. Anuṭṭhitāti avijahitā niccānubaddhā. Paricitāti sātaccakiriyāya suparicitā katā issāsassa avirādhitavedhihattho viya. Susamāraddhāti suṭṭhu samāraddhā paripuṇṇabhāvanā. Adhimucceyyāti cinteyya.

Pabbatassāti pabbato bhaveyya. Dvittāvāti tiṭṭhatu eko pabbato, dvikkhattumpi tāva mahanto suvaṇṇapabbato ekassa nālaṁ, na pariyattoti attho. Iti vidvā samañcareti evaṁ jānanto samaṁ careyya. Yatonidānanti dukkhaṁ nāma pañcakāmaguṇanidānaṁ, taṁ yatonidānaṁ hoti¹, evaṁ yo adakkhi. Kathaṁ nameyyāti so jantu tesu dukkhassa nidānabhūnesu kāmesu kena kāraṇena nameyya. Upadhiṁ viditvāti kāmaguṇa-upadhiṁ "saṅgo eso, lagganametan"ti evaṁ viditvā. Tasseva jantu vinayāya sikkheti tasseva upadhissa vinayāya sikkheyya. . Dasamaṁ.

Dutiyo vaggo.

3. Tatiyavagga

# 1. Sambahulasuttavannanā

157. Tatiyavaggassa paṭhame **jaṭaṇḍuvenā**ti jaṭācumbaṭakena<sup>2</sup>. **Ajinakkhipanivattho**ti sakhuraṁ ajinacammaṁ ekaṁ nivattho ekaṁ pāruto.

Udumbaradaṇḍanti appicchabhāvappakāsanatthaṁ īsakaṁ vaṅkaṁ udumbaradaṇḍaṁ gahetvā. Etadavocāti lokebrāhmaṇassavacanaṁ nāma sussūsanti, brāhmaṇassa pabbajitassa, pabbajitesupi mahallakassāti mahallakabrāhmaṇassa pabbajitavesaṁ gahetvā padhānabhūmiyaṁ kammaṁ karonte te bhikkhū¹ upasaṅkamitvā hatthaṁ ukkhipitvā etaṁ "daharā bhavanto"ti-ādivacanaṁ avoca. Okampetvāti hanukena uraṁ² paharanto adhonataṁ katvā. Jivhaṁ nillāletvāti kabaramahājivhaṁ nīharitvā uddhamadho ubhayapassesu ca lāletvā³. Tivisākhanti tisākhaṁ. Nalāṭikanti bhakuṭiṁ, nalāṭe uṭṭhitaṁ valittayanti attho. Pakkāmīti tumhe jānantānaṁ vacanaṁ akatvā attanova tele paccissathāti⁴ vatvā ekaṁ maggaṁ gahetvā gato. . Paṭhamaṁ.

### 2. Samiddhisuttavannanā

158. Dutiye lābhā vata me, suladdhaṁ vata meti evarūpassa Satthu ceva dhammassa ca sabrahmacārīnañca laddhattā mayhaṁ lābhā mayhaṁ suladdhant. So kirāyasmā pacchā mūlakammaṭṭhānaṁ sammasitvā "arahattaṁ gahessāmī"ti pāsādikaṁ tāva kammaṭṭhānaṁ gahetvā Buddhadhammasaṁghaguṇe āvajjetvā cittakallataṁ uppādetvā cittaṁ hāsetvā tosetvā nisinno. Tenassa evamahosi. Upasaṅkamīti "ayaṁ samiddhi bhikkhu pāsādikaṁ kammaṭṭhānaṁ gahetvā nisinnasadiso, yāva mūlakammaṭṭhānaṁ gahetvā arahattaṁ na gaṇhāti, tāvassa antarāyaṁ karissāmī"ti upasaṅkami. Gacchatvanti Satthā sakalajambudīpaṁ olokento "tasmiṁyeva ṭhāne tassa kammaṭṭhānaṁ sappāyaṁ bhavissatī"ti addasa, tasmā evamāha. Satipaññā ca me Buddhāti mayā<sup>5</sup> sati ca paññā ca ñātā. Karassu<sup>6</sup> rūpānīti bahūnipi vibhiṁsakārahāni rūpāni<sup>7</sup> karassu. Neva maṁ byādhayissasīti maṁ neva vedhayissasi na kampassesi. . Dutiyaṁ.

1. Bhikkhū (Ka)

2. Udaram (Syā)

3. Palāpetvā (Syā), cāletvā (Ka)

4. Lene pavisathāti (Ka)

5. Yā mayham (Ka)

6. Kāmam karassu (Syā)

7. Vibhimsakakarāni rūpāni (Sī), vibhimsakarūpāni (Ka)

## 3. Godhikasuttavannanā

159. Tatiye **Isigilipasse**ti Isigilissa nāma pabbatassa passe. **Kāļasilāyan**ti kāļavaņņāya silāyam. **Sāmayikam**<sup>1</sup> **cetivimuttin**ti appitappitakkhaņe<sup>2</sup> paccanīkadhammehi vimuccati, ārammaņe ca adhimuccatīti lokiyasamāpatti sāmayikā cetovimutti nāma. **Phusī**ti paṭilabhi. **Parihāyī**ti kasmā yāva chaṭṭham parihāyi? Sābādhattā. Therassa kira vātapittasemhavasena anusāyiko ābādho atthi, tena samādhissa sappāye upakārakadhamme pūretum na sakkoti, appitappitāya samāpattiyā parihāyati.

Yaṁnūnāhaṁ satthaṁ āhareyyanti so kira cintesi, yasmā parihīnajjhānassa hīnajjhānassa kālaṅkaroto anibaddhā gati hoti, aparihīnajjhānassa nibaddhā gati hoti, brahmaloke nibbattati, tasmā satthaṁ āharitukāmo ahosi. Upasaṅkamīti "ayaṁ samaṇo satthaṁ āharitukāmo, satthāharaṇañca nāmetaṁ kāye ca jīvite ca anapekkhassa hoti, yo evaṁ kāye ca jīvite ca anapekkho hoti, so mūlakammaṭṭhānaṁ sammasitvā arahattampi gahetuṁ samattho hoti, mayā pana paṭibāhitopi esa na oramissati, Satthārā paṭibāhito oramissatī"ti therassa atthakāmo viya hutvā yena Bhagavā tenupasaṅkami.

Jalāti jalamāna<sup>3</sup>. Pāde vandāmi cakkhumāti pañcahi cakkhūhi cakkhuma tava pāde vandāmi. Jutindharāti ānubhāvadhara. Appattamānasoti appatta-arahatto. Sekhoti sīlādīni sikkhamāno sakaraṇīyo. Jane sutāti jane vissuta. Sattham āharitam hotīti thero kira "kim mayham iminā jīvitenā"ti uttāno nipajjitvā satthena galanāļim chindi, dukkhā vedanā uppajjimsu. Thero vedanam vikkhambhetvā tamyeva vedanam pariggahetvā satim upaṭṭhapetvā mūlakammaṭṭhānam sammasanto arahattam patvā samasīsī hutvā parinibbāyi. Samasīsī nāma tividho hoti iriyāpathasamasīsī rogasamasīsī jīvitasamasīsīti.

Tattha yo ṭhānādīsu iriyāpathesu aññataraṁ adhiṭṭhāya "imaṁ akopetvāva arahattaṁ pāpuṇissāmī"ti vipassanaṁ paṭṭhapeti, athassa arahattappatti ca iriyāpathakopanañca ekappahāreneva hoti. Ayaṁ iriyāpathasamasīsī nāma. Yo pana cakkhurogādīsu aññatarasmiṁ sati "ito anuṭṭhitova arahattaṁ pāpuṇissāmī"ti vipassanaṁ paṭṭhapeti, athassa arahattappatti ca rogato vuṭṭhānañca ekappahāreneva hoti. Ayaṁ rogasamasīsī nāma. Keci pana tasmiṁ yeva iriyāpathe tasmiñca roge parinibbānavasenettha samasīsitaṁ paññāpenti. Yassa pana āsavakkhayo ca jīvitakkhayo ca ekappahāreneva hoti. Ayaṁ jīvitasamasīsī nāma. Vuttampi cetaṁ "yassa puggalassa apubbaṁ acarimaṁ āsavapariyādānañca hoti jīvitapariyādānañca, ayaṁ vuccati puggalo samasīsī"ti¹.

Ettha ca pavattisīsam kilesasīsanti dve sīsāni. Tattha **pavattisīsam** nāma jīvitindriyam, **kilesasīsam** nāma avijjā. Tesu jīvitindriyam cuticittam khepeti, avijjā maggacittam. Dvinnam cittānam ekato uppādo natthi. Maggānantaram pana phalam, phalānantaram bhavangam, bhavangato vuṭṭhāya paccavekkhaṇam, tam paripuṇṇam vā hoti aparipuṇṇam vā. Tikhiṇena asinā sīse chijjantepi hi eko vā dve vā paccavekkhaṇavārā<sup>2</sup> avassam uppajjantiyeva, cittānam pana lahuparivattitāya āsavakkhayo ca jīvitapariyādānanca ekakkhaṇe viya paññāyati.

Samūlaṁ taṇhamabbuyhāti avijjāmūlena samūlakaṁ taṇhaṁ arahattamaggena uppāṭetvā. Parinibbutoti anupādisesanibbānena parinibbuto.

Vivattakkhandhanti parivattakkhandham<sup>3</sup>. Semānanti<sup>4</sup> uttānam hutvā sayitam hoti<sup>5</sup>. Thero pana kincāpi uttānako sayito, tathāpissa dakkhinenapassena paricitasayanattā sīsam dakkhinatova parivattitvā thitam. Dhūmāyitattanti dhūmāyitabhāvam. Tasmim hi khane dhūmavalāhakā viya timiravalāhakā viya ca utthahimsu. Vinnānam samanvesatīti paṭisandhicittam pariyesati. Appatiṭṭhitenāti paṭisandhivinnānena appatiṭṭhitena, appatiṭṭhitakāraṇāti attho. Beluvapaṇḍuvīṇanti beluvapakkam viya paṇḍuvaṇṇam suvaṇṇamahāvīṇam. Ādāyāti kacche ṭhapetvā. Upasaṅkamīti "Godhikattherassa nibbattaṭṭhānam

<sup>1.</sup> Abhi 3. 116 pitthe.

<sup>2.</sup> Paccavekkhanā (Ka)

<sup>3.</sup> Parivattakkhandham (Sī)

<sup>4.</sup> Soppamānanti (Sī), Seyyamānanti (Syā)

<sup>5.</sup> Sayati (Syā)

na jānāmi, samaṇaṁ Gotamaṁ pucchitvā nikkaṅkho bhavissāmī''ti khuddakadārakavaṇṇī¹ hutvā upasaṅkami. **Nādhigacchāmī**ti na passāmi. **Sokaparetassā**ti sokena phuṭṭhassa. **Abhassathā**ti pādapiṭṭhiyaṁ patitā. . Tatiyaṁ.

#### 4. Sattavassānubandhasuttavannanā

160. Catutthe **satta vassānī**ti pure bodhiyā chabbassāni, bodhito pacchā ekam vassam. **Otārāpekkho**ti "sace samaṇassa Gotamassa kāyadvārādīsu kiñcideva ananucchavikam passāmi, codessāmi nan"ti evam vivaram² apekkhamāno. **Alabhamāno**ti rathareṇumattampi³ avakkhalitam apassanto. Tenāha—

"Satta vassāni Bhagavatam, anubandhim padāpadam. Ohāram nādhigacchissam, Sambuddhassa satīmato"ti<sup>4</sup>.

**Upasaṅkamī**ti "ajja samaṇaṁ Gotamaṁ atigahetv $\bar{a}$  gamis $\bar{a}$ m $\bar{i}$ "ti $^5$  upasaṅkami.

**Jhāyasī**ti jhāyanto avajjhāyanto<sup>6</sup> nisinnosīti vadati. **Vittaṁ nu jīno**ti sataṁ vā sahassaṁ vā jitosi nu. **Āguṁ nu gāmasmin**ti kiṁ nu antogāme pamāṇātikkantaṁ pāpakammaṁ akāsi, yena aññesaṁ mukhaṁ oloketuṁ avisahanto araññe vicarasi. **Sakkhin**ti mittabhāvaṁ.

Palikhāyāti khaṇitvā. Bhavalobhajappanti bhavalobhasaṅkhātaṁ taṇhaṁ. Anāsavo jhāyāmīti nittaṇho hutvā dvīhi jhānehi jhāyāmi. Pamattabandhūti māraṁ ālapati. So hi yekeci loke pamattā, tesaṁ bandhu.

Sace maggam anubuddhanti yadi tayā maggo anubuddho. Apehīti apayāhi. Amaccudheyyanti maccuno anokāsabhūtam nibbānam. Pāragāminoti yepi pāram gatā, tepi pāragāmino. Yepi pāram gacchissanti, yepi pāram gantukāmā, tepi pāragāmino.

1. Khuddakadārakavaņņo (Syā)

2. Ciram (Syā)

3. Rajarenumattampi (Syā)

- 4. Khu 1. 343 pitthe Suttanipāte.
- 5. Atigahetvā āgamissāmīti (Sī), abhivādetvā āgamissāmīti (Syā)
- 6. Apajjhāyanto (Sī)

Visūkāyikānīti māravisūkāni. Visevitānīti viruddhasevitāni, "appamāyu manussānam, accayanti ahorattā"ti vutte "dīghamāyu manussānam, nāccayanti ahorattā"ti-ādīni paṭilomakāraṇāni. Vipphanditānīti<sup>1</sup> tamhi tamhi kāle hatthirājavaṇṇasappavaṇṇādidassanāni. Nibbejanīyāti ukkaṇṭhanīyā.

Anupariyagāti-ādīsu kiñcāpi atītavacanaṁ kataṁ, attho pana vikappavasena veditabbo. Idaṁ vuttaṁ hoti—yathā medavaṇṇaṁ pāsāṇaṁ vāyaso disvā "api nāmettha² muduṁ vindeyyāma, api assādo siyā"ti anuparigaccheyya, atha so tattha assādaṁ alabhitvāva vāyaso etto apakkameyya, tato pāsāṇā apagaccheyya, evaṁ mayampi so kāko viya selaṁ Gotamaṁ āsajja assādaṁ vā santhavaṁ vā alabhantā Gotamā³ nibbinditvā apagacchāma. . Catutthaṁ.

#### 5. Māradhītusuttavannanā

161. Pañcame **abhāsitvā**ti ettha a-kāro nipātamattam, bhāsitvāti attho. Abhāsayitvātipi<sup>4</sup> pāṭho. **Upasaṅkamimsū**ti "gopālakadārakam viya daṇḍakena bhūmim lekham datvā ativiya dummano hutvā nisinno, 'kinnu kho kāraṇan'ti pucchitvā jānissāmā"ti upasaṅkamimsu.

**Socasī**ticintesi. **Āraññamiva kuñjaran**ti yathā araññato pesitagaṇikārahatthiniyo<sup>5</sup> āraññakaṁ kuñjaraṁ itthikuttadassanena palobhetvā bandhitvā ānayanti, evaṁ ānayissāma. **Māradheyyan**ti tebhūmakavattaṁ.

Upasaṅkamiṁsūti "tumhe thokaṁ adhivāsetha, mayaṁ taṁ ānessāmā"ti pitaraṁ samassāsetvā upasaṅkamiṁsu. Uccāvacāti nānāvidhā. Ekasataṁ ekasatanti ekekaṁ sataṁ sataṁ katvā. Kumārivaṇṇasatanti iminā nayena kumāri-attabhāvānaṁ sataṁ.

<sup>1.</sup> Vipphanditāni kānici kānicīti (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Gotamam (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Araññam tosetvā pesitā gaņikāhatthiniyo (Sī)

<sup>2.</sup> Apettha (Syā)

<sup>4.</sup> Bhāsitvātipi pātho (Syā)

Atthassa pattim hadayassa santintidvīhipi padehi arahattameva kathesi. Senanti kilesasenam. Sā hi piyarūpasātarūpā nāma. Ekoham jhāyanti eko aham jhāyanto. Sukhamanubodhinti arahattasukham anubujjhim. Idam vuttam hoti—piyarūpam sātarūpam senam jinitvā aham eko jhāyanto "atthassa pattim hadayassa santin"ti sankham gatam arahattasukham anubujjhim, tasmā janena mittasanthavam na karomi, teneva ca me kāraņena kenaci saddhim sakkhī na sampajjatīti.

Kathamvihārībahuloti katamena vihārena bahulam viharanto. Aladdhāti alabhitvā. Yoti nipātamattam. Idam vuttam hoti—katamena jhānena bahulam jhāyantam tam puggalam kāmasaññā alabhitvāva paribāhirā<sup>1</sup> hontīti.

Passaddhakāyoti catutthajjhānena assāsapassāsakāyassa passaddhattā passaddhakāyo. Suvimuttacittoti arahattaphalavimuttiyā suṭṭhu vimuttacitto. Asaṅkharānoti tayo kammābhisaṅkhāre anabhisaṅkharonto. Anokoti anālayo. Aññāya dhammanti catusaccadhammaṁ jānitvā. Avitakkajhāyīti avitakkena catutthajjhānena jhāyanto. Na kuppatīti-ādīsu dosena na kuppati, rāgena na sarati, mohena na thīno. Imesu tīsu mūlakilesesu gahitesu diyaḍḍhakilesasahassaṁ gahitameva hoti. Paṭhamapadena vā byāpādanīvaraṇaṁ gahitaṁ, dutiyena kāmacchandanīvaraṇaṁ, tatiyena thinaṁ ādiṁ katvā sesanīvaraṇāni. Iti iminā nīvaraṇappahānena khīṇāsavaṁ dasseti.

Pañcoghatiṇṇoti pañcadvārikam kilesogham tiṇṇo. Chaṭṭhanti manodvārikampi chaṭṭham kilesogham atari. Pañcoghaggahaṇena vā pañcorambhāgiyāni saṃyojanāni, chaṭṭhaggahaṇena pañcuddhambhāgiyāni veditabbāni. Gaṇasaṃghacārīti gaṇeca saṃghe ca caratīti Satthā gaṇasaṃghacārī nāma. Addhā carissantīti aññepi saddhā² bahujanā ekaṃsena carissanti. Ayanti ayaṃ Satthā. Anokoti anālayo.

Acchejja nessatīti acchinditvā nayissati, maccurājassa hatthato acchinditvā nibbānapāram nayissatīti vuttam hoti. Nayamānānanti nayamānesu.

Selamva sirasūhacca, pātāle gādhamesathāti mahantam kūṭāgārappamāṇam silam sīse ṭhapetvā pātāle patiṭṭhagavesanam viya. Khāṇumva urasāsajjāti urasi khāṇum paharitvā viya. Apethāti apagacchatha. Imasmim ṭhāne saṅgītikārā "idamavocā"ti desanam niṭṭhapetvā daddallamānāti gātham āhamsu. Tattha daddallamānāti ativiya jalamānā sobhamānā. Āgañchunti āgatā. Panudīti nīhari. Tūlam bhaṭṭhamva mālutoti yathā phalato bhaṭṭham simbalitūlam vā poṭakitūlam vā vāto panudati nīharati, evam panudīti. . Pañcamam.

Tatiyo vaggo.

Mārasamyuttavannanā nitthitā.

# 5. Bhikkhunīsamyutta

# 1. Āļavikāsuttavaņņanā

162. Bhikkhunīsamyuttassa paṭhame **āļavikā**ti Āļaviyam jātā Āļavinagaratoyeva ca nikkhamma pabbajitā. **Andhavanan**ti Kassapasammāsambuddhassa cetiye navakammatthāta dhanam samādapetvā āgacchantassa Yasodharassa nāma dhammabhāṇakassa ariyapuggalassa akkhīni uppāṭetvā tattheva akkhibhedappattehi pañcahi corasatehi nivutthattā tato paṭṭhāya "Andhavanan"ti saṅkham gatam vanam. Tam kira sāvatthito dakkhiṇapasse gāvutamatte hoti rājārakkhāya guttam. Tattha pavivekakāmā bhikkhū ca bhikkhuniyo ca gacchanti. Tasmā ayampi kāyavivekatthinī¹ yena tam vanam, tenupasaṅkami. **Nissaraṇan**ti nibbānam. **Paññāyā**ti paccavekkhaṇañāṇena. **Na tvam jānāsi tam padan**ti tvam etam nibbānapadam vā nibbānagāmimaggapadam vā na jānāsi. **Sattisūlūpamā**ti vinivijjhanatthena sattisūlasadisā. **Khandhāsam adhikuṭṭanā**ti khandhā tesam adhikuṭṭanabhaṇḍikā. . Paṭḥamam.

#### 2. Somāsuttavannanā

163. Dutiye ṭhānanti arahattam. Durabhisambhavanti duppasaham. Dvangulapaññāyāti parittapaññāya. Yasmā vā dvīhi angulehi kappāsavaṭṭim gahetvā suttam kantanti, tasmā itthī "dvangulapaññā"ti vuccati. Ñāṇamhi vattamānamhīti phalasamāpattiñāṇe pavattamāne. Dhammam vipassatoti catusaccadhammam vipassantassa, pubbabhāge vā vipassanāya ārammaṇabhūtam khandhapañcakameva. Kiñci vā pana aññasmīti aññam vā kiñci "aham asmī"ti taṇhāmānadiṭṭhivasena yassa siyā. . Dutiyam.

# 3. Kisāgotamīsuttavaņņanā

164. Tatiye **Kisāgotamī**ti appamamsalohitatāya kisā, Gotamīti panassā nāmam. Pubbe kira Sāvatthiyam ekasmim kule<sup>2</sup> asītikoṭidhanam sabbam aṅgārāva jātam³. Kuṭumbiko "aṅgārajātāni<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> Āļavikā vivekatthikinī (Syā), kayavivekatthikinī(Ka)

<sup>3.</sup> Aṅgāramva jātam (Syā)

<sup>2.</sup> Kulaghare (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Aṅgārā jātāti (Ka)

anīharitvā<sup>1</sup> "avassam koci puññavā bhavissati, tassa puññena puna pākatikam bhavissatī"ti suvaṇṇahiraññassa cāṭiyo pūretvā āpaṇe ṭhapetvā samīpe nisīdi. Athekā duggatakulassa dhītā "aḍḍhamāsakam gahetvā dārusākam āharissāmī"ti vīthim gatā tam disvā kuṭumbikam āha "āpaṇe tāva dhanam ettakam, gehe kittakam bhavissatī"ti. Kim disvā amma evam kathesīti. Imam hiraññasuvaṇṇanti. So "puññavatī esā bhavissatī"ti tassā vasanaṭṭhānam pucchitvā āpaṇe bhaṇḍam paṭisāmetvā tassā mātāpitaro upasaṅkamitvā evamāha "amhākam gehe vayappatto dārako atthi, tassetam dārikam dethā"ti. Kim sāmi duggatehi saddhim keļim karosīti. Mittasanthavo nāma duggatehipi saddhim hoti, detha nam, kuṭumbasāminī bhavissatīti nam gahetvā gharam ānesi². Sā samvāsamanvāya puttam vijātā. Putto padasā āhiṇḍanakāle kālamakāsi. Sā duggatakule uppajjitvā mahākulam gantvāpi "puttavināsam pattāmhī"ti uppannabalavasokā puttassa sarīrakiccam vāretvā tam matakaļevaram ādāya nagare vippalapantī carati.

Ekadivasam mahatiyā Buddhavīthiyā Dasabalassa santikam gantvā "puttassa me arogabhāvatthāha bhesajjam detha Bhagavā"ti āha. Gaccha Sāvatthim āhiṇḍitvā yasmim gehe matapubbo natthi, tato siddhatthakam āhara, puttassa te bhesajjam bhavissatīti. Sā nagaram pavisitvā dhuragehato paṭṭhāya Bhagavatā vuttanayena gantvā siddhatthakam yācantī ghare ghare "kuto tvam evarūpam gharam passissasī"ti vuttā katipayāni gehāni āhiṇḍitvā "sabbesampi kirāyam dhammatā, na mayham puttassevā"ti sālāyam chavam chaḍḍetvā pabbajjam yāci. Satthā "imam pabbājetū"ti bhikkhuni-upassayam pesesi. Sā khuraggeyeva arahattam pāpuṇi. Imam therim sandhāya "atha kho Kisāgotamī"ti vuttam.

Ekamāsīti ekā āsi. Rudammukhīti rudamānamukhī viya. Accantam mataputtāmhīti ettha antam atītam accantam, bhāvanapumsakametam. Idam vuttam hoti—yathā puttamaraṇam antam atītam hoti, evam mataputtā aham, idāni mama puna puttamaraṇam nāma natthi. Purisā etadantikāti purisāpi me

etadantikāva. Yo me puttamaraņassa anto, purisānampi me esevanto, abhabbā aham idāni purisam gavesitunti. **Sabbattha vihatā nandī**ti sabbesu khandhāyatanadhātubha-vayonigatiṭhitinivāsesu mama taṇhānandī vihatā. **Tamokkhandho**ti avijjākhandho. **Padālito**ti ñāṇena bhinno. . Tatiyam.

# 4. Vijayāsuttavaņņanā

165. Catutthe pañcaṅgikenāti ātataṁ vitataṁ ātatavitataṁ ghanaṁ susiranti evaṁ pañcaṅgasamannāgatena. Niyyātayāmi tuyhevāti sabbe tuyhaṁyeva demi. Nāhaṁ tenatthikāti nāhaṁ tena atthikā. Pūtikāyenāti suvaṇṇavaṇṇopi kāyo niccaṁ uggharitapaggharitaṭṭhena pūtikāyova, tasmā evamāha. Bhindanenāti bhijjanasabhāvena. Pabhaṅgunāti cuṇṇavicuṇṇaṁ āpajjanadhammena. Aṭṭīyāmīti aṭṭā pīḷitā homi. Harāyāmīti lajjāmi. Santā samāpattīti aṭṭhavidhā lokiyasamāpatti ārammaṇasantatāya aṅgasantatāya ca santāti vuttā. Sabbatthāti sabbesu rūpārūpabhavesu, tesaṁ dvinnaṁ bhavānaṁ gahitattā gahite kāmabhave aṭṭhasu ca samāpattīsūti etesu sabbesu ṭhānesu mayhaṁ avijjātamo vihatoti vadati. . Catutthaṁ.

# 5. Uppalavannāsuttavannanā

166. Pañcame **supupphitaggan**ti aggato paṭṭhāya suṭṭhu pupphitaṁ sālarukkhaṁ. **Na catthi te dutiyā vaṇṇadhātū**ti tava vaṇṇadhātusadisā dutiyā vaṇṇadhātu natthi, tayā sadisā aññā bhikkhunī natthīti vadati. **Idhāgatā tādisikā bhaveyyu**nti yathā tvaṁ idhāgatā kiñci santhavaṁ vā sinehaṁ vā na labhasi, evamevaṁ tepi tayāva sadisā bhaveyyuṁ. **Pakhumantarikāya**nti dvinnaṁ akkhīnaṁ majjhe nāsavaṁsepi tiṭṭhantiṁ maṁ na passasi. **Vasībhūtamhī**ti vasībhūtā asmi. . Pañcamaṁ.

#### 6. Cālāsuttavannanā

167. Chaṭṭhe **ko nu taṁ idamādapayī**ti ko nu mandabuddhi bālo taṁ evaṁ gāhāpesi. **Pariklesa**nti aññampi nānappakāraṁ upaddavaṁ. Idāni yaṁ māro

āha "ko nu taṁ idamādapayī"ti, taṁ maddantī "na maṁ andhabālo ādapesi, loke pana aggapuggalo Satthā dhammaṁ desesī"ti dassetuṁ **Buddho**tiādimāha. Tattha **sacce nivesayī**ti paramatthasacce nibbāne nivesesi. **Nirodhaṁ appajānantā**ti nirodhasaccaṁ ajānantā. . Chaṭṭhaṁ.

### 7. Upacālāsuttavannanā

168. Sattame **enti māravasaṁ punā**ti punappunaṁ maraṇamārakilesamāra-devaputtamārānaṁ vasaṁ āgacchanti. **Padhūpito**ti santāpito. **Agati yattha mārassā**ti yattha tuyhaṁ mārassa agati. **Tatthā**ti tasmiṁ nibbāne. . Sattamaṁ.

### 8. Sīsupacālāsuttavaņņanā

169. Aṭṭhame samaṇī viya dissasīti samaṇisadisā dissasi. Kimiva carasi momūhāti kimkāraṇā momūhā viya carasi. Ito bahiddhāti imamhā sāsanā bahi. Pāsam ḍentīti¹ pāsaṇḍā, sattānam cittesu diṭṭhipāsam khipantīti attho. Sāsanam pana pāse moceti, tasmā pāsaṇḍoti na vuccati, ito bahiddhāyeva pāsaṇḍā honti. Pasīdantīti samsīdanti lagganti.

Idāni "kaṁ nu uddissa muṇḍāsī"ti pañhaṁ kathentī atthi Sakyakule jātoti-ādimāha. Tattha sabbābhibhūti sabbāni khandhāyatanadhātubhavayonigati-ādīni abhibhavitvā ṭhito. Maraṇamārādayo nudi nīharīti māranudo. Sabbatthamaparājitoti sabbesu rāgādīsu vā mārayuddhe vā ajito. Sabbattha muttoti sabbesu khandhādīsu mutto. Asitoti taṇhādiṭṭhinissayena anissito. Sabbakammakkhayaṁ pattoti sabbakammakkhayasaṅkhātaṁ arahattaṁ patto. Upadhisaṅkhayeti upadhisaṅkhayasaṅkhāte nibbāne ārammanato vimutto. . Atthamaṁ.

# 9. Selāsuttavaņņanā

170. Navame **kenidam pakatan**ti kena idam katam. **Bimban**ti attabhāvam sandhāya vadati. **Aghan**ti dukkhapatiṭṭhānattā attabhāvameva vadati. **Hetubhaṅgā**ti hetunirodhena paccayavekallena. . Navamam,

# 10. Vajirāsuttavaņņanā

171. Dasame **nayidha sattupalabbhatī**ti imasmim suddhasankhārapuñje paramatthato satto nāma na upalabbhatī. **Khandhesu santesū**ti pañcasu khandhesu vijjamānesu tena tenākārena vavatthitesu. **Sammutī**ti sattoti samaññāmattameva hoti. **Dukkhan**ti pañcakkhandhadukkham. **Nāññatra dukkhā**ti ṭhapetvā dukkham añño<sup>1</sup> neva sambhoti na nirujjhatīti. . Dasamam.

Bhikkhunīsamyuttavannanā niţţhitā.

# 6. Brahmasamyutta

#### 1. Pathamavagga

#### 1. Brahmāyācanasuttavannanā

172. Brahmasamyuttassa paṭhame parivitakko udapādīti sabbabuddhānam āciṇṇasamāciṇṇo ayam cetaso vitakko udapādī. Kadā udapādīti? Buddhabhūtassa aṭṭhame sattāhe Rājāyatanamūle Sakkena Devānamindena ābhatam dantakaṭṭhañca osadhaharītakañca khāditvā mukham dhovitvā catūhi lokapālehi upanīte paccagghe selamayapatte Tapussabhallikānam piṇḍapātam paribhuñjitvā puna paccāgantvā Ajapālanigrodhe nisinnamattassa.

Adhigatoti patividdho. Dhammoti catusaccadhammo. Gambhīroti uttānapatikkhepavacanametam. Duddasoti gambhīrattāva duddaso dukkhena datthabbo, na sakkā sukhena datthum. Duddasattāva duranubodho dukkhena avabujjhitabbo, na sakkā sukhena avabujjhitum. Santoti nibbuto. Panītoti atappako. Idam dvayam lokuttarameva sandhāya vuttam. **Atakkāvacaro**ti takkena avacaritabbo ogāhitabbo na hoti, ñāneneva avacaritabbo. **Nipuno**ti sanho. Panditavedanīyoti sammāpatipadam patipannehi panditehi veditabbo. Ālayarāmāti sattā pañcasu kāmagunesu allīyanti, tasmā te ālayāti vuccanti. Atthasatatanhāvicaritāni vā allīyanti, tasmāpi ālayāti vuccanti. Tehi ālayehi ramantīti **ālayarāmā**. Ālayesu ratāti **ālayaratā**. Ālayesu suṭṭhu muditāti ālayasammuditā. Yatheva hi susajjitam pupphaphalabharitarukkhādisampannam uyyānam pavittho rājā tāya tāya sampattiyā ramati, sammudito āmoditapamodito<sup>1</sup> hoti, na ukkanthati, sāyampi nikkhamitum na icchati, evamimehipi kāmālayatanhālayehi sattā ramanti, samsāravatte sammuditā anukkanthitā vasanti. Tena tesam Bhagavā duvidham ālayam uyyānabhūmim viya dassento "ālayarāmā"ti-ādimāha.

Tattha **yadidan**ti nipāto, tassa ṭhānaṁ sandhāya "yaṁ idan"ti, paṭiccasamuppādaṁ sandhāya "yo ayan"ti evamattho daṭṭhabbo. **Idappaccayatāpaṭiccasamuppādo**ti

imesam paccayā idappaccayā, idappaccayā eva idappaccayatā, idappaccayatā casā paticcasamuppādocāti idappaccayatāpaticcasamuppādo. Sankhārādipaccayānam etam adhivacanam. Sabbasankhārasamathoti-ādi sabbam nibbānameva. Yasmā hi tam āgamma sabbasankhāravipphanditāni samanti vūpasammanti, tasmā sabbasankhārasamathoti vuccati. Yasmā ca tam agamma sabbe upadhayo patinissattha honti, sabba tanha khiyanti, sabbe kilesarāgāvirajjanti, sabbam dukkham nirujjhati, tasmā sabbūpadhipatinissaggo tanhākkhayo virāgo nirodhoti vuccati. Yā panesā tanhā bhavena bhavam, phalena vā saddhim kammam vinati samsibbatīti katvā vānanti vuccati, tato nikkhantam vānatoti nibbānam. So mamassa kilamathoti yā ajānantānam desanā nāma, so mama kilamatho assa, sā mama vihesā assāti attho. Kāyakilamatho ceva kāyavihesā ca assāti vuttam hoti. Citte pana ubhayampetam Buddhānam natthi. Apissūti anubrūhanatthe nipāto, so "na kevalam ayam parivitakko udapādi, imāpi gāthā patibhamsū''ti dīpeti. **Anacchariyā**ti anu-acchariyā. **Patibhamsū**ti paţibhānasankhātassa ñānassa gocarā ahesum, parivitakkayitabbatam pāpuņimsu.

Kicchenāti dukkhena, na dukkhāya paṭipadāya¹. Buddhānaṁ hi cattāropi maggā sukhapaṭipadāva honti. Pāramīpūraṇakāle pana sarāgasadosasamohasseva sato āgatāgatānaṁ yācakānaṁ alaṅkatapaṭiyattaṁ sīsaṁ kantitvā galalohitaṁ nīharitvā su-añjitāni akkhīni uppāṭetvā kulavaṁsappadīpaṁ puttaṁ manāpacāriniṁ bhariyanti evamādīni dentassa aññāni ca khantivādisadisesu attabhāvesu chejjabhejjādīni pāpuṇantassa āgamanīyapaṭipadaṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ. Halanti ettha ha-kāro nipātamatto, alanti attho. Pakāsitunti desituṁ, evaṁ kicchena adhigatassa alaṁ desituṁ, pariyattaṁ desituṁ, ko attho desitenāti vuttaṁ hoti. Rāgadosaparetehīti rāgadosaphuṭṭhehi rāgadosānugatehi vā.

Paṭisotagāminti niccādīnam paṭisotam "aniccam dukkhamanattā asubhan"ti evam gatam catusaccadhammam. Rāgarattāti kāmarāgena bhavarāgena diṭṭhirāgena ca rattā. Na dakkhantīti aniccam dukkhamanattā asubhanti iminā sabhāvena na

passissanti, te apassante ko sakkhissati evam gāhāpetum. **Tamokhandhena āvuṭā**ti avijjārāsinā ajjhotthaṭā.

**Appossukkatāyā**ti nirussukkabhāvena, adesetukāmatāyāti attho. Kasmā panassa evam cittam nami, nanu esa "mutto mocessāmi, tiņņo tāressāmi,

Kim me aññātavesena, dhammam sacchikatenidha. Sabbaññutam pāpunitvā, tārayissam sadevakan"ti<sup>1</sup>—

Patthanam katvā pāramiyo pūretvā sabbaññutam pattoti? Saccametam, tadevam paccavekkhaṇānubhāvena panassa evam cittam nami. Tassa hi sabbaññutam patvā sattānam kilesagahanatam, dhammassa ca gambhīratam paccavekkhantassa sattānam kilesagahanatā ca dhammagambhīratā ca sabbākārena pākaṭā jātā, athassa "ime sattā kañjiyapuṇṇā lābu viya, takkabharitā cāṭi viya, vasātelapītapilotikā viya, añjanamakkhitahattho viya ca kilesabharitā atisamkiliṭṭhā rāgarattā dosaduṭṭhā mohamūļhā, te kim nāma paṭivijjhissantī"ti cintayato kilesagahanapaccavekkhaṇānubhāvenāpi evam cittam nami.

"Ayañca dhammo pathavīsandhāraka-udakakhandho viya gambhīro, pabbatena paṭicchādetvā ṭhapito sāsapo viya duddaso, satadhā bhinnassa vālassa koṭiyā koṭipaṭipādanaṁ viya duranubodho, nanu mayā hi imaṁ dhammaṁ paṭivijjhituṁ vāyamantena adinnaṁ dānaṁ nāma natthi, arakkhitaṁ sīlaṁ nāma natthi, aparipūritā kāci pāramī nāma natthi, tassa me nirussāhaṁ viya mārabalaṁ vidhamantassāpi pathavī na kampittha, paṭhamayāme pubbenivāsaṁ anussārantassāpi na kampittha, majjhimayāme dibbacakkhuṁ visodhentassāpi na kampittha, pacchimayāme pana paṭiccasamuppādaṁ paṭivijjhantasseva me dasasahassilokadhātu kampittha. Iti mādisenāpi tikkhañāṇena kicchenevāyaṁ dshammo paṭividdho, taṁ lokiyamahājanā kathaṁ paṭivijjhissantī"ti dhammagambhīrapaccavekkhaṇānubhāvenāpi evaṁ cittaṁ namīti veditabbaṁ.

Apica brahmunā yācite desetukāmatāyapissa evam cittam nami. Jānāti hi Bhagavā "mama appossukkatāya citte namamāne mam mahābrahmā

dhammadesanam yācissati, ime ca sattā brahmagarukā, te 'Satthā kira dhammam na desetukāmo ahosi, atha nam mahābrahmā yācitvā desāpesi, santo vata bho dhammo, paṇīto vata bho dhammo'ti maññamānā sussūsissantī''ti. Idampissa kāraṇam paṭicca appossukkatāya cittam nami, no dhammadesanāyāti veditabbam.

Sahampatissāti so kira Kassapassa Bhagavato sāsane Sahako nāma thero paṭhamajjhānam nibbattetvā paṭhamajjhānabhūmiyam kappāyukabrahmā hutvā nibbatto, tatra nam "Sahampatibrahmā"ti paṭisañjānanti, tam sandhāyāha "brahmuno Sahampatissā"ti. Nassati vata bhoti so kira imam saddam tathā nicchāresi, yathā dasasahassilokadhātubrahmāno sutvā sabbe sannipatimsu. Yatra hi nāmāti yasmim nāma loke. Purato pāturahosīti tehi dasahi brahmasahassehi saddhim pāturahosi. Apparajakkhajātikāti paññāmaye akkhimhi appam parittam rāgadosamoharajam etesam evamsabhāvāti apparajakkhajātikā. Assavanatāti assavanatāya. Bhavissantīti purimabuddhesu dasapuññakiriyavasena katādhikārā paripākagatā padumāni viya sūriyarasmisamphassam, dhammadesanamyeva ākankhamānā catuppadikagāthāvasāne ariyabhūmim okkamanārahā na eko, na dve, anekasatasahassā dhammassa aññātāro bhavissantīti dasseti.

Pāturahosīti pātubhavi. Samalehi cintitoti samalehi chahi Satthārehi cintito. Te hi puretaram uppajjitvā sakalajambudīpe kaṇṭake pattharamānā viya, visam siñcamānā viya ca samalam micchādiṭṭhidhammam desayimsu. Apāpuretanti vivara etam. Amatassa dvāranti amatassa nibbānassa dvārabhūtam ariyamaggam. Suṇantu dhammam vimalenānubuddhanti ime sattā rāgādimalānam abhāvato vimalena Sammāsambuddhena anubuddham catusaccadhammam suṇantu tāva Bhagavāti yācati.

Sele yathā pabbatamuddhaniṭṭhitoti selamaye ekagghane pabbatamuddhani yathāṭhitova¹. Na hi tassa ṭhitassa dassanatthaṁ gīvukkhipanapasāraṇādikiccaṁ atthi. Tathūpamanti tappaṭibhāgaṁ selapabbatūpamaṁ. Ayaṁ panettha saṅkhepattho—yathā selapabbatamuddhani ṭhitova cakkhumā puriso samantato janataṁ

passeyya, tathā tvampi Sumedha sundarapañña sabbaññutaññāṇena samantacakkhu Bhagavā dhammamayaṁ pāsādamāruyha sayaṁ apetasoko sokāvatiṇṇaṁ jātijarābhibhūtaṁ¹ janataṁ avekkhassu² upadhāraya upaparikkha. Ayaṁ panettha adhippāyo—yathā hi pabbatapāde samantā mahantaṁ khettaṁ katvā tattha kedārapāļīsu kuṭikāyo katvā rattiṁ aggiṁ jāleyyuṁ, caturaṅgasamannāgatañca andhakāraṁ assa, atha tassa pabbatassa matthake ṭhatvā cakkhumato purisassa bhūmiṁ olokayato neva khettaṁ na kedārapāḷiyo na kuṭiyo na tattha sayitamanussā paññāyeyyuṁ. Kuṭikāsu pana aggijālāmattakameva paññāyeyya, evaṁ dhammapāsādaṁ āruya sattanikāyaṁ olokayato Tathāgatassa ye te akatakalyāṇā sattā, te ekavihāre dakkhiṇajāṇupasse nisinnāpi Buddhacakkhussa āpāthaṁ nāgacchanti, rattiṁ khittā sarā viya honti. Ye pana katakalyaṇā veneyyapuggalā, te evassa dūrepi ṭhitā āpāthaṁ āgacchanti so aggi viya Himavantapabbato viya ca. Vuttampi cetaṁ—

"Dūre santo pakāsenti, Himavantova pabbato. Asantettha na dissanti, rattim khittā yathā sarā"ti<sup>3</sup>.

Ajjhesananti yācanam. Buddhacakkhunāti indriyaparopariyattañāṇena ca āsayānusayañāṇena ca. Imesam hi dvinnam ñāṇānam "Buddhacakkhū"ti nāmam, sabbaññutaññāṇassa "samantacakkhū"ti, tiṇṇam maggañāṇānam "dhammacakkhū"ti. Apparajakkheti-ādīsu yesam vuttanayeneva paññācakkhumhi rāgādirajam appam, te apparajakkhā. Yesam tam mahantam, te mahārajakkhā. Yesam saddhādīni indriyāni tikkhāni, te tikkhindriyā. Yesam tāni mudūni, te mudindriyā. Yesam teyeva saddhādayo ākārā dundarā, te svākārā. Ye kathitakāraṇam sallakkhenti, sukhena sakkā honti viññāpetum, te suviññāpayā. Ye paralokañceva vajjañca bhayato passanti, te paralokavajjabhayadassāvino nāma.

Ayam panettha Pāļi—"saddo puggalo apparajakkho, assaddho puggalo mahārajakkho. Āraddhavīriyo, kusīto. Upatthitassati, mutthassati.

<sup>1.</sup> Jātijarābhibhūtam ca (Syā)

Samāhito, asamāhito. Paññavā, duppañño puggalo mahārajakkho. Tathā saddho puggalo tikkhindriyo -pa-. Paññavā puggalo paralokavajjabhayadassāvī, duppañño puggalo na paralokavajjabhayadassāvī. Lokoti khandhaloko, āyatanaloko, dhātuloko, sampattibhavaloko, sampattisambhavaloko, vipattibhavaloko, vipattisambhavaloko, eko loko sabbe sattā āhāraṭṭhitikā. Dve lokā nāmañca rūpañca. Tayo lokā tisso vedanā. Cattāro lokā cattāro āhārā. Pañca lokā pañcupādānakkhandhā. Cha lokā cha ajjhattikāni āyatanāni. Satta lokā satta viññāṇaṭṭhitiyo. Aṭṭha lokā aṭṭha lokadhammā. Nava lokā nava sattāvāsā. Dasa lokā dasāyatanāni. Dvādasa lokā dvādasāyatanāni. Aṭṭhārasa lokā aṭṭhārasa dhātuyo. Vajjanti sabbe kilesā vajjā, sabbe duccaritā vajjā, sabbe abhisaṅkhārā vajjā, sabbe bhavagāmikammā vajjā, iti imasmiñca loke imasmiñca vajje tibbā bhayasaññā paccupaṭṭhitā hoti, seyyathāpi ukkhittāsike vadhake. Imehi paññāsāya ākārehi imāni pañcindriyāni jānāti passati aññāsi pativijjhi. Idam Tathāgatassa indriyaparopariyatte ñānan"ti<sup>1</sup>.

Uppaliniyanti uppalavane. Itaresupi eseva nayo. Antonimuggaposīnīti yāni anto nimuggāneva posiyanti. Udakam accuggamma ṭhitānīti udakam atikkamitvā ṭhitāni. Tattha yāni accuggamma ṭhitāni, tāni sūriyarasmisamphassam āgamayamānāni ṭhitāni ajjapupphanakāni. Yāni pana samodakam ṭhitāni, tāni sve pupphanakāni. Yāni udakānuggatāni antonimuggaposīni, tāni tatiyadivase pupphanakāni. Udakā pana anuggatāni aññānipi saroga-uppalādīni² nāma atthi, yāni neva pupphissanti, macchakacchapabhakkhāneva bhavissanti, tāni pāļim nāruļhāni. Āharitvā pana dīpetabbānīti dīpitāni. Yatheva hi tāni catubbidhāni pupphāni, evamevam ugghaṭitaññū vipañcitaññū neyyo padaparamoti cattāro puggalā.

Tattha "yassa puggalassa saha udāhaṭavelāya dhammābhisamayo hoti, ayaṁ vuccati puggalo **ugghaṭitaññū**. Yassa puggalassa saṁkhittena

bhāsitassa vitthārena atthe vibhajiyamāne dhammābhisamayo hoti, ayam vuccati puggalo vipañcitaññū. Yassa puggalassa uddesato paripucchato yoniso manasikaroto kalyāṇamitte sevato bhajato payirupāsato anupubbena dhammābhisamayo hoti, ayam vuccati puggalo neyyo. Yassa puggalassa bahumpi suṇato bahumpi bhaṇato bahumpi dhārayato bahumpi vācayato na tāya jātiyā dhammābhisamayo hoti, ayam vuccati puggalo padaparamo"¹. Tattha Bhagavā uppalavanādisadisam dasasahassilokadhātum olokento "ajja pupphanakāni viya ugghaṭitaññū, sve pupphanakāni viya vipañcitaññū, tatiyadivase pupphanakāni viya neyyo, macchakacchapabhakkhāni pupphāni viya padaparamo"ti addasa. Passanto ca "ettakā apparajakkhā, ettakā mahārajakkhā, tatrāpi ettakā ugghaṭitaññū"ti evam sabbākāratova addasa.

Tattha tiṇṇaṁ puggalānaṁ imasmiṁ yeva attabhāve Bhagavato dhammadesanā atthaṁ sādheti. Padaparamānaṁ anāgatatthāya vāsanā² hoti. Atha Bhagavā imesaṁ catunnaṁ puggalānaṁ atthāvahaṁ dhammadesanaṁ viditvā desetukamyataṁ uppādetvā pana sabbepi tīsu bhavesu satte bhabbābhabbavasenadve koṭṭhāse akāsi. Ye sandhāya vuttaṁ "katame sattā abhabbā, ye te sattākammāvaraṇena samannāgatā kilesāvaraṇena samannāgatā vipākāvaraṇena samannāgatā assaddhā acchandikā duppaññā abhabbā niyāmaṁ okkamituṁ kusalesu dhammesu sammattaṁ, ime te sattā abhabbā. Katame sattā bhabbā, ye te sattā na kammāvaraṇena -pa- ime te sattā bhabbā"ti³. Tattha sabbepi abhabbapuggale pahāya bhabbapuggaleyeva ñāṇena pariggahetvā "ettakā rāgacaritā ettakā dosamohacaritā vitakkasaddhābuddhicaritā"ti chakoṭṭhāse akāsi. Evaṁ katvā dhammaṁ desessāmīti cintesi.

Paccabhāsīti pati-abhāsi. Apārutāti vivaṭā. Amatassa dvārāti arīyamaggo. So hi amatasaṅkhātassa nibbānassa dvāraṁ, so mayā vivaritvā ṭhapitoti dasseti. Pamuñcantu saddhanti sabbe attano saddhaṁ

<sup>1.</sup> Abhi 3. 147 pitthe.

<sup>2.</sup> Anāgate vāsanatthāya (Dī-Ṭṭha 2. 60; Ma-Ṭṭha 2. 86 piṭṭhesu) Ṭīkā pana passitabbā.

<sup>3.</sup> Abhi 2. 355; Khu 9. 119 pitthesu.

pamuñcantu vissajjentu. Pacchimapadadvaye ayamattho—ahañhi attano paguṇaṁ suppavattitampi imaṁ paṇītaṁ uttamaṁ dhammaṁ kāyavācākilamathasaññī hutvā na bhāsiṁ. Idāni pana sabbo jano saddhābhājanaṁ upanetu, pūressāmi tesaṁ saṅkappanti.

Antaradhāyīti Satthāram gandhamālādīhi pūjetvā antarahito, sakaṭṭhānameva gatoti attho. Gate ca pana tasmim Bhagavā "kassa nu kho aham paṭhamam dhammam deseyyan"ti Āļārudakānam kālamkatabhāvam, pañcavaggiyānañca bahūpakārabhāvam ñatvā tesam dhammam desetukāmo Bārāṇasiyam Isipatanam gantvā dhammacakkam pavattesīti. . Paṭhamam.

#### 2. Gāravasuttavannanā

173. Dutiye **udapādī**ti ayam vitakko pañcame sattāhe udapādi. **Agāravo**ti aññasmim gāravarahito, kañci garuṭṭhāne aṭṭhapetvāti attho. **Appatisso**ti patissayarahito, kañci jeṭṭhakaṭṭhāne aṭṭhepetvāti attho.

Sadevaketi-ādīsu saddhim devehi sadevake. Devaggahaņena cettha mārabrahmesu gahitesupi māro nāma Vasavattī sabbesam upari vasam vatteti, brahmā nāma mahānubhāvo ekanguliyā ekasmim cakkavāļasahasse ālokam pharati. Dvīhi dvīsu -pa- dasahi angulīhi dasasupi cakkavāļasahassesu ālokam pharati, so iminā sīlasampannataroti vattum mā labhatūti¹ samārake sabrahmaketi visum vuttam. Tathā samaņā nāma ekanikāyādivasena bahussutā sīlavanto paṇḍitā, brāhmaṇāpi vatthuvijjādivasena bahussutā paṇḍitā, te iminā sīlasampannatarāti vattum mā labhantūti sassamaṇabrāhmaṇiyā pajāyāti vuttam. Sadevamanussāyāti idam pana nippadesato dassanattham gahitameva gahetvā vuttam. Apicettha purimāni tīṇi padāni lokavasena vuttāni, pacchimāni dve pajāvasena. Sīlasampannataranti sīlena sampannataram, adhikataranti attho. Sesesupi eseva nayo. Ettha ca sīlādayo cattāro dhammā lokiyalokuttarā kathitā, vimuttiñāṇadassanam lokiyameva. Paccavekkhaṇañāṇam hetam.

**Pāturahosī**ti "ayam Satthā Avīcito yāva Bhavaggā sīlādīhi attanā<sup>1</sup> adhikataram apassanto 'mayā paṭividdham navalokuttaradhammameva sakkatvā garum katvā upanissāya viharissāmī'ti cinteti, kāraṇam Bhagavā cinteti, attham vuḍḍhivisesam² cinteti, gacchāmissa ussāham janessāmī'ti cintetvā purato pākaṭo ahosi, abhimukhe aṭṭhāsīti attho.

Viharanti cāti ettha yo vadeyya "viharantīti vacanato paccuppannepi bahū Buddhā"ti, so "Bhagavāpi bhante etarahi Araham Sammāsambuddho"ti iminā vacanena paṭibāhitabbo.

Na me ācariyo atthi, sadiso me na vijjati. Sadevakasmim lokasmim, natthi me paṭipuggalo"ti<sup>3</sup>—

ādīhi cassa suttehi aññesam Buddhānam abhāvo dīpetabbo.

Tasmāti yasmā sabbepi Buddhā saddhammagaruno, tasmā.

**Mahattamabhikankhatā**ti mahantabhāvam patthayamānena. **Saram Buddhāna** sāsanami Buddhānam sāsanam sarantena. . Dutiyam.

# 3. Brahmadevasuttavannanā

174. Tatiye **eko**ti ṭhānādīsu iriyāpathesu ekako, ekavihārīti attho. Vūpakaṭṭhoti kāyena vūpakaṭṭho nissaṭo. Appamattoti satiyā avippavāse ṭhito. Ātāpīti vīriyātāpena samannāgato. Pahitattoti pesitatto. Kulaputtāti ācārakulaputtā. Sammadevāti na iṇaṭṭā na bhayaṭṭā na jīvitapakatā hutvā, yathā vā tathā vā pabbajitāpi ye anulomapaṭipadaṁ pūrenti, te sammadeva agārasmā anagāriyaṁ pabbajanti nāma. Brahmacariyapariyosānanti maggabrahmacariyassa pariyosānabhūtaṁ ariyaphalaṁ. Diṭṭheva dhammeti imasmiṁyeva attabhāve. Sayaṁ abhiññā sacchikatvāti sāmaṁ jānitvā paccakkhaṁ katvā. Upasampajjāti paṭilabhitvā sampādetvā vihāsi. Evaṁ viharanto ca khīṇā jāti -pa- abbhaññāsīti. Etenassa paccavekkhaṇabhūmi dassitā.

<sup>1.</sup> Attano (Syā)

<sup>2.</sup> Atthavuddhivisesam (Sī), atthavisesam (Syā), attham vuddhim visesam (Tīkā)

<sup>3.</sup> Vi 3. 12; Ma 1. 227 pitthesu.

Katamā panassa jāti khīṇā, kathañca naṁ abbhaññāsīti? Vuccate, na tāvassa atītā jāti khīṇā pubbeva khīṇattā, na anāgatā tattha vāyāmābhāvato, na paccuppannāvijjamānattā. Maggassa pana abhāvitattā yā uppajjeyya ekacatupañcavokā-rabhavesu ekacatupañcakkhandhappabhedā jāti, sā maggassa bhāvitattā anuppādadhammataṁ āpajjanena khīṇā, taṁ so maggabhāvanāya pahīnakilese paccavekkhitvā "kilesābhāve vijjamānampi kammaṁ āyatiṁ appaṭisandhikaṁ hotī"ti jānanto jānāti.

Vusitanti vuttham parivuttham, katam caritam niṭṭhāpitanti attho. Brahmacariyanti maggabrahmacariyam. Katam karanīyanti catūsu saccesu catūhi maggehi pariññāpahānasacchi kiriyabhāvanāvasena soļasavidhampi kiccam niṭṭhāpitanti attho. Nāparam itthattāyāti idāni puna itthabhāvāya evam soļasakiccabhāvāya, kilesakkhayāya vā katamaggabhāvanā natthīti. Atha vā itthattāyāti itthattabhāvato, imasmā evampakārā idāni vattamānakkhandhasantānā aparam khandhasantānam natthi, ime pana pañcakkhandhā pariññātā tiṭṭhanti chinnamūlako rukkho viyāti abbhaññāsi. Aññataroti eko. Arahatanti arahantānam, Bhagavato sāvakānam arahatam abbhantaro ahosi.

**Sapadānan**ti sapadānacāram, sampattagharam anukkamma paṭipāṭiyā caranto. **Upasaṅkamī**ti upasaṅkamanto. Mātā panassa puttam disvāva gharā nikkhamma pattam gahetvā antonivesanam pavesetvā paññattāsane nisīdāpesi.

Āhutim niccam pagganhātīti niccakāle āhutipindam pagganhāti. Tamdivasam pana tasmim ghare bhūtabalikammam hoti. Sabbageham haritupalittam vippakinnalājam vanamālaparikkhittam ussitaddhajapaṭākam tattha tattha punnaghare ṭhapetvā daṇḍadīpikā¹ jāletvā gandhacuṇṇamālādīhi alaṅkatam, samantato sañchādiyamānā dhūmakaṭacchu² ahosi. Sāpi brāhmaṇī kālasseva vuṭṭhāya soļasahi gandhodakaghaṭehi nhāyitvā sabbālaṅkārena attabhāvam alaṅkari. Sā tasmim samaye mahākhīṇāsavam nisīdāpetvā yāgu uļuṅkamattampi adatvā "mahābrahmam bhojessāmī"ti suvannapātiyam

<sup>1.</sup> Dandadīpakāni (Syā)

<sup>2.</sup> Sañchādiyamānadhūmakaṭacchu (Sī), sandhāriyamānā dhūmakapacchi (Syā)

pāyāsam¹ pūretvā sappimadhusakkharādīhi yojetvā nivesanassa pacchābhāge haritupalittabhāvādīhi alankatā bhūtapīṭhikā atthi, sā tam pātim ādāya tattha gantvā catūsu koņesu majjhe ca ekekam pāyāsapiṇḍam ṭhapetvā ekam piṇḍam hatthena gahetvā yāva kapparā sappinā paggharantena pathaviyam jāṇumaṇḍalam patiṭṭhāpetvā "bhuñjatu bhavam mahābrahmā, sāyatu bhavam mahābrahmā, tappetu bhavam mahābrahmā"ti vadamānā brahmānam bhojeti.

Etadahosīti mahākhīṇāsavassa sīlagandhaṁ chadevaloke ajjhottharitvā brahmalokaṁ upagataṁ ghāyamānassa etaṁ ahosi. Saṁvejeyyanti codeyyaṁ, sammāpaṭipattiyaṁ yojeyyaṁ. Ayaṁ hi evarūpaṁ aggadakkhiṇeyyaṁ mahākhīṇāsavaṁ nisīdāpetvā yāgu-uļuṅkamattampi adatvā "mahābrahmaṁ bhojessāmī"ti tulaṁ pahāya hatthena tulayantī viya, bheriṁ pahāya kucchiṁ vādentī viya, aggiṁ pahāya khajjopanakaṁ dhamamānā viya bhūtabaliṁ kurumānā āhiṇḍati, gacchāmissā micchādassanaṁ bhinditvā apāyamaggato uddharitvā yathā asītikoṭidhanaṁ Buddhasāsane vippakiritvā saggamaggaṁ ārohati, tathā karomīti vuttaṁ hoti.

Dūre itoti imamhā ṭhānā dūre brahmaloko. Tato² hi kūṭāgāramattā silā pātitā ekena ahorattena aṭṭhacattālīsayojanasahassāni khepayamānā catūhi māsehi pathaviyam patiṭṭhaheyya, sabbaheṭṭhimopi brahmaloko evam dūre. Yassāhutinti yassa brahmuno āhutim paggaṇhāsi, tassa brahmaloko dūreti attho. Brahmapathanti ettha brahmapatho nāma cattāri kusalajjhānāni, vipākajjhānāni pana nesam jīvitapatho nāma, tam brahmapatham ajānantī tvam kim jappasi vippalapasi. Brahmāno hi sappītikajjhānena yāpenti, na etam tiṇabījāni pakkhipitvā randham goyūsam khādanti, mā akāraṇā kilamasīti.

Evam vatvā puna<sup>3</sup> so mahābrahmā añjalim paggayha avakujjo hutvā theram upadisanto **eso hi to brāhmaṇi brahmadevo**ti-ādimāha. Tattha **nirūpadhiko**ti kilesābhisankhārakāmaguṇopadhīhi virahito. **Atidevapatto**ti devānam atidevabhāvam brahmānam atibrahmabhāvam patto.

Anaññaposīti ṭhapetvā imam attabhāvam aññassa attabhāvassa vā puttadārassa vā aposanatāya anaññaposī.

Āhuneyyoti āhunapiṇḍaṁ¹ paṭiggahetuṁ yutto. Vedagūti catumaggasaṅkhātehi vedehi dukkhassantaṁ gato. Bhāvitattoti attānaṁ bhāvetvā vaḍḍhetvā ṭhito. Anūpalittoti taṇhādīhi lepehi² alitto. Ghāsesanaṁ iriyatīti āhārapariyesanaṁ carati.

Na tassa pacchā na puratthamatthīti pacchā vuccati atītam, purattham vuccati anāgatam, atītānāgatesu khandhesu chandarāgavirahitassa pacchā vā purattham vā natthīti vadati. Santoti-ādīsu rāgādisantatāya santo. Kodhadhūmavigamā vidhūmo, dukkhābhāvā anīgho, kattaradaṇḍādīni gahetvā vicarantopi vadhakacetanāya abhāvā nikkhittadaṇḍo.
Tasathāvaresūti ettha pana puthujjanā tasā nāma, khīṇāsavā thāvarā nāma. Satta pana sekhā tasāti vattum na sakkā, thāvarā na honti, bhajamānā pana thāvarapakkhameva bhajanti. So tyāhutinti so te āhutim.

Visenibhūtoti kilesasenāya viseno jāto. Anejoti nittaņho. Susīloti khīņāsavasīlena susīlo. Suvimuttacittoti phalavimuttiyā suṭṭhu vimuttacitto. Oghatiṇṇanti cattāro oghe tiṇṇaṁ. Ettakena kathāmaggena brahmā therassa vaṇṇaṁ kathento āyatane brāhmaṇiṁ niyojesi. Avasānagāthā pana saṅgītikārehi ṭhapitā. Patiṭṭhapesi dakkhiṇanti catupaccayadakkhiṇaṁ patiṭṭhapesi. Sukhamāyatikanti sukhāyatikaṁ āyatiṁ sukhavipākaṁ, sukhāvahanti attho. . Tatiyaṁ.

#### 4. Bakabrahmasuttavannanā

175. Catutthe pāpakam diṭṭhigatanti lāmikā sassatadiṭṭhi. Idam niccanti idam saha kāyena³ brahmaṭṭhānam aniccam "niccan"ti vadati. Dhuvādīni tasseva vevacanāni. Tattha dhuvanti thiram. Sassatanti sadā vijjamānam. Kevalanti akhaṇḍam sakalam. Acavanadhammanti acavanasabhāvam. Idam hi na jāyatīti-ādīsu imasmim ṭhāne koci jāyanako vā jīyanako vā mīyanako vā

<sup>1.</sup> Āhunapiņḍam pāhunapiņḍam (Syā)

<sup>2.</sup> Kilesehi (Sī)

cavanako vā upapajjanako vā natthi, taṁ sandhāya vadati. **Ito ca panaññan**ti ito sahakāyā<sup>1</sup> brahmaṭṭhānā uttari aññaṁ nissaraṇaṁ nāma natthīti evamassa thāmagatā sassatadiṭṭhi uppannā hoti. Evaṁvādī ca pana so upari tisso jhānabhūmiyo cattāro magge cattāri phalāni nibbānanti sabbaṁ paṭibāhati. Kadā panassa sā diṭṭhi uppannāti? Paṭhamajjhānabhūmiyaṁ nibbattakāle. Dutiyajjhānabhūmiyanti eke.

Tatrāyam anupubbikathā—heṭṭhupapattiko kiresa brahmā anuppanno Buddhuppāde² isipabbajjam pabbajitvā kasiṇaparikammam katvā samāpattiyo nibbattetvā aparihīnajjhāno kālam katvā catutthajjhānabhūmiyam Vehapphalabrahmaloke pañcakappasatikam āyum gahetvā nibbatti. Tattha yāvatāyukam ṭhatvā heṭṭhupapattikam katvā tatiyajjhānam paṇītam bhāvetvā Subhakiṇhabrahmaloke catusaṭṭhikappam āyum gahetvā nibbatti. Tattha dutiyajjhānam bhāvetvā Ābhassare aṭṭha kappe āyum gahetvā nibbatti. Tattha paṭhamajjhānam bhāvetvā paṭhamajjhānabhūmiyam kappāyuko hutvā nibbatti. So paṭhamakāle attanā katakammañca nibbattaṭṭhānañca aññāsi, kāle pana gacchante gacchante ubhayam pamussitvā sassatadiṭṭhim uppādesi.

Avijjāgatoti avijjāya gato samannāgato aññāṇī andhībhūto. Yatra hi nāmāti yo nāma. Vakkhatīti bhaṇati. "Yatrā"ti nipātayogena pana anāgatavacanaṁ kataṁ.

Evam vutte so brahmā yathā nāma maggacoro<sup>3</sup> dve tayo pahāre adhivāsento sahāye anācikkhitvāpi uttari pahāram pahariyamāno "asuko ca asuko ca mayham sahāyo"ti ācikkhati, evameva Bhagavatā santajjiyamāno satim labhitvā "Bhagavā mayham padānupadam pekkhanto mam nippīļitukāmo"ti bhīto attano sahāye ācikkhanto dvāsattatīti-ādimāha. Tassattho—bho Gotama mayam dvāsattati janā puññakammā tena puññakammena idha nibbattā, vasavattino sayam añnesam vase avattitvā pare attano vase vattema, jātinca jaranca atītā, ayam no vedehi gatattā "vedagū"ti sankham gatā Bhagavā antimā brahmupapatti. Asmābhijappanti janā anekāti anekajanā

amhe abhijappanti. "Ayam kho bhavam brahmā mahābrahmā abhibhū anabhibhūto aññadatthudaso Vasavattī issaro kattā nimmātā seṭṭho sajitā vasī pitā bhūtabhabyānan"ti evam patthenti pihentīti.

Atha nam Bhagavā appam hi etanti-ādimāha. Tattha etanti yam tvam idha tava āyum "dīghan"ti maññasi, etam appam parittakam. Satam sahassānam nirabbudānanti nirabbudagaṇanāya satasahassanirabbudānam. Āyum pajānāmīti "idāni tava avasiṭṭham ettakam āyū"ti aham jānāmi. Anantadassī Bhagavāhamasmīti Bhagavā tumhe "aham anantadassī jātiādīni upātivatto"ti vadatha. Kim me purāṇanti yadi tvam anantadassī, evam sante idam me ācikkha, kim mayham purāṇam. Vatasīlavattanti sīlameva vuccati. Yamaham vijaññāti yam aham tayā kathitam jāneyyam. Tam me ācikkhāti vadati.

Idānissa ācikkhanto Bhagavā yaṁ tvaṁ apāyesīti-ādimāha. Tatrāyaṁ adhippāyo—pubbe kiresa kulaghare nibbattitvā kāmesu ādīnavaṁ disvā "jātijarāmaraṇassa antaṁ karissāmī"ti nikkhamma isipabbajjaṁ pabbajitvā samāpattiyo nibbattetvā abhiññāpādakajjhānassa lābhī hutvā Gaṅgātīre paṇṇasālaṁ kāretvā jhānaratiyā vītināmeti. Tadā ca kālenakālaṁ sattāvāhā pañcahi sakaṭasatehi marukantāraṁ paṭipajjanti. Marukantāre pana divā na sakkā gantuṁ, rattiṁ gamanaṁ hoti. Atha purimasakaṭassa aggayuge yuttabalibaddā gacchantā gacchantā nivattitvā āgatamaggābhimukhā ahesuṁ, sabbasakaṭāni tatheva nivattitvā aruṇe uggate nivattitabhāvaṁ jāniṁsu. Tesañca tadā kantāraṁ atikkamanadivaso ahosi, sabbaṁ dārudakaṁ parikkhīṇaṁ. Tasmā "natthi dāni amhākaṁ jīvitan"ti cintetvā goṇe cakkesu bandhitvā manussā sakaṭacchāyaṁ pavisitvā nipajjiṁsu.

Tāpasopi kālasseva paṇṇasālato nikkhamitvā paṇṇasāladvāre nisinno Gaṅgaṁ olokayamāno addasa Gaṅgaṁ mahatā udakoghena pūriyamānaṁ pavattitamaṇikkhandhaṁ viya āgacchantaṁ, disvā cintesi "atthi nu kho imasmiṁ loke evarūpassa madhurodakassa alābhena kilissamānā¹ sattā"ti. So evaṁ āvajjento marukantāre taṁ satthaṁ disvā "ime sattā² mā nassantū"ti "ito cito ca mahā-udakakkhandho chijjitvā

marukantāre Satthābhimukho gacchatū"ti abhiññācittena adhiṭṭhāsi. Saha cittuppādena mātikāruļham viya udakam tattha agamāsi. Manussā udakasaddena vuṭṭhāya udakam disvā haṭṭhatuṭṭhā nhāyitvā pivitvā goṇepi pāyetvā sotthinā icchitaṭṭhānam agamamsu. Satthā tam brahmuno pubbakammam dassento paṭhamam gāthamāha. Tattha apāyesīti pāyesi. Akāro nipātamattam. Gammanīti gimhe. Sampareteti gimhātapena phuṭṭhe anugate.

Aparasmimpi samaye tāpaso Gaṅgātīre paṇṇasālaṁ māpetvā araññagāmakaṁ nissāya vasati. Tena ca samayena corā taṁ gāmaṁ paharitvā hatthasāraṁ gahetvā gāviyo ca karamare ca gahetvā gacchanti. Gāvopi sunakhāpi manussāpi mahāviravaṁ viravanti. Tāpaso taṁ saddaṁ sutvā "kinnu kho etan"ti āvajjento "manussānaṁ bhayaṁ uppannan"ti ñatvā "mayi passante ime sattā mā nassantū"ti abhiññāpādakajjhānaṁ samāpajjitvā vuṭṭhāya abhiññācittena corānaṁ paṭipathe caturaṅginiṁ senaṁ māpesi. Kammasajjā āgacchantā corā disvā "rājā maññe āgato"ti vilopaṁ chaḍḍetvā pakkamiṁsu. Tāpaso "yaṁ yassa santakaṁ, taṁ tasseva hotū"ti adhiṭṭhāsi, taṁ tatheva ahosi. Mahājano sotthibhāvaṁ pāpuṇi. Satthā idampi tassa pubbakammaṁ dassento dutiyaṁ gāthamāha. Tattha eṇikūlasminti Gaṅgātīre. Gayhakaṁ nīyamānanti gahetvā nīyamānaṁ, karamaraṁ nīyamānantipi attho.

Puna ekasmim samaye uparigangāvāsikam ekam kulam heṭṭhāgangāvāsikena kulena saddhim mittasanthavam katvā nāvāsanghāṭam bandhitvā bahum khādanīyanceva bhojanīyanca gandhamālādīni ca āropetvā Gangāsotena āgacchati. Manussā khādamānā bhunjamānā naccantā gāyantā devavimānena gacchantā viya balavasomanassā¹ ahesum. Gangeyyako nāgo disvā kupito "ime mayi sannampi na karonti, idāni ne samuddameva pāpessāmī"ti mahantam attabhāvam māpetvā udakam dvidhā bhinditvā uṭṭhāya phaṇam katvā susukāram² karonto aṭṭhāsi. Mahājano disvā bhīto vissaramakāsi³. Tāpaso paṇṇasālāyam nisinno sutvā "ime gāyantā naccantā somanassajātā āgacchanti, idāni pana bhayaravam ravimsu, kinnu kho"ti

<sup>1.</sup> Balavasomanassajātā (Syā)

<sup>2.</sup> Sūsūkāram (Sī), sussukāram (Syā)

<sup>3.</sup> Viravamakāsi (Sī)

āvajjento nāgarājam disvā "mayi passante sattā mā nassantū"ti abhiññāpādakajjhānam samāpajjitvā attabhāvam pajahitvā supaṇṇavaṇṇam māpetvā nāgarājassa dassesi. Nāgarājā bhīto phaṇam samharitvā udakam paviṭṭho, mahājano sotthibhavam pāpuṇi. Satthā idampi tassa pubbakammam dassento tatiyam gāthamāha. Tattha luddenāti dāruṇena. Manussakamyāti manussakāmatāya, manusse viheṭhetukāmatāyāti attho.

Aparasmimpi samaye esa isipabbajjam pabbajitvā Kesavo nāma tāpaso ahosi. Tema samayena amhākam Bodhisatto Kappo nāma māṇavo kesavassa baddhacaro antevāsiko hutvā ācariyassa kimkārapaṇissāvī manāpacārī buddhisampanno atthacaro ahosi. Kesavo tena vinā vasitum na sakkoti, tam nissāyeva jīvikam kappesi. Satthā idampi tassa pubbakammam dassento catuttham gāthamāha.

Tattha baddhacaroti antevāsiko, so pana jeṭṭhantevāsiko ahosi. Sambuddhimantam vatinam amaññīti "sammā buddhimā vatasampanno ayan"ti evam maññamāno kappo tava antevāsiko ahosim aham so tena samayenāti dasseti. Aññepi¹ jānāsīti na kevalam mayham āyumeva, aññepi¹ tvam jānāsiyeva. Tathā hi Buddhoti tathā hi tvam Buddho, yasmā Buddho, tasmā jānāsīti attho. Tathā hi tyāyam jalitānubhāvoti yasmā ca tvam Buddho, tasmā te ayam jalito ānubhāvo. Obhāsayam tiṭṭhatīti sabbam brahmalokam obhāsayanto tiṭṭhatī. . Catuttham.

# 5. Aññatarabrahmasuttavannanā

176. Pañcame **tejodhātum samāpajjitvā**ti tejokasiṇaparikammam katvā padakajjhānato vuṭṭhāya "sarīrato jālā nikkhamantū"ti adhiṭṭhahanto adhiṭṭhānacittānubhāvena sakalasarīrato jālā nikkhamanti, evam tejodhātum samāpanno nāma hoti, tathā samāpajjitvā. **Tasmim brahmaloke**ti kasmā thero tattha agamāsi? Therassa kira tejodhātum samāpajjitvā tassa brahmuno upari nisinnam Tathāhatam disvā

"aṭṭhivedhī ayam puggalo, mayāpettha gantabban"ti ahosi, tasmā agamāsi. Sesānam gamanepi eseva nayo. So hi¹ brahmā Tathāgatassa ceva Tathāgatasāvakānañca ānubhāvam adisvā abhabbo vinayam upagantum, tena so sannipāto ahosi. Tattha Tathāgatassa sarīrato uggatajālā sakalabrahmalokam atikkamitvā ajaṭākāse pakkhandā, tā ca pana chabbaṇṇā ahesum, Tathāgatassa sāvakānam ābhā pakativannāva.

#### Passasi vītivattantanti imasmim brahmaloke

aññabrahmasarīravimānālaṅkārādīnaṁ pabhā atikkamamānaṁ Buddhassa Bhagavato pabhassaraṁ pabhaṁ passasīti pucchati. Na me mārisa sā diṭṭhīti yā mesā "idhāgantuṁ samattho añño samaṇo vā brāhmaṇo vā natthī"ti pure diṭṭhi, natthi me sā. Kathaṁ vajjanti kena kāraṇena vadeyyaṁ. Niccomhi sassatoti imassa kira brahmuno laddhidiṭṭhi sassatadiṭṭhi cāti dve diṭṭhiyo, tatrāssa² Tathāgatañceva Tathāgatasāvake ca passato laddhidiṭṭhi pahīnā. Bhagavā panettha mahantaṁ dhammadesanaṁ desesi, brahmā desanāpariyosāne sotāpattiphale patiṭṭhahi. Itissa maggena sassatadiṭṭhi pahīnā, tasmā evamāha.

Brahmapārisajjanti brahmapāricārikam. Therānañhi bhaṇḍagāhakadaharā viya brahmānampi pārisajjā brahmāno nāma honti. Tenupasaṅkamāti kasmā therasseva santikam pesesi? There kirassa tattakeneva kathāsallāpena vissāso udapādi, tasmā tasseva santikam pesesi. Aññepīti yathā tumhe cattāro janā, kinnu kho evarūpā aññepi atthi, udāhu tumhe cattāro eva³ mahiddhikāti. Tevijjāti pubbenivāsadibbacakkhuāsavakkhayasaṅkhātāhi tīhi vijjāhi samannāgatā. Iddhipattāti iddhividhañāṇam pattā. Cetopariyāyakovidāti paresam cittācāre⁴ kusalā. Evamettha pañca abhiññāpi sarūpena vuttā. Dibbasotam pana tāsam vasena āgatameva hoti. Bahūti evarūpā chaļabhiññā Buddhasāvakā bahū gaṇanapatham atikkantā, sakalam Jambudīpam kāsāvapajjotam katvā vicarantīti. . Pañcamam.

<sup>1.</sup> Sopi (Syā)

<sup>3.</sup> Evam (Syā)

<sup>2.</sup> Tatrāyam (Syā)

<sup>4.</sup> Cittavāre (Syā)

### 6. Brahmalokasuttavannanā

177. Chaṭṭhe paccekaṁ dvārabāhanti ekeko ekekaṁ dvārabāhaṁ nissāya dvārapālā viya aṭṭhaṁsu. Iddhoti jhānasukhena samiddho. Phītoti abhiññāpupphehi supupphito. Anadhivāsentoti asahanto. Etadavocāti etesaṁ nimmitabrāhmānaṁ majjhe nisinno etaṁ "passasi me"ti-ādivacanaṁ avoca.

**Tayo supannā**ti gāthāya **pañcasatā**ti satapadam rūpavasena vā pantivasena vā vojetabbam. Rūpavasena tāva tavo supannāti tīni supannarūpasatāni. Caturo ca hamsāti cattāri hamsarūpasatāni. Byagghīnisā pañcasatāti byagghasadisā ekacce migā byagghīnisā nāma, tesam byagghīnisārūpakānam pañcasatāni, pantivasena tayo supannāti tīni supannapantisatāni, caturo hamsāti cattāri hamsapantisatāni. Byagghīnisā pañcasatāti pañca byagghīnisā pantisatāni. Jhāyinoti jhāyissa mayham vimāne ayam vibhūtīti dasseti. **Obhāsayan**ti obhāsayamānam. **Uttarassam disāyan**ti tam kira kanakavimānam tesam mahābrahmānam țhitațthānato uttaradisāyam hoti, tasmā evamāha. Ayam panassa adhippāyo—evarūpe kanakavimāne vasanto aham kassa aññassa upatthānam gamissāmīti. Rūpe raṇam disvāti rūpamhi jātijarābhangasankhātam dosam disvā. **Sadā pavedhitan**ti sītādīhi ca niccam pavedhitam calitam ghattitam rūpam disvā. Tasmā na rūpe ramatī sumedhoti yasmā rūpe ranam passati, sadā pavedhitañca rūpam passati, tasmā Sumedho sundarapañño so Sattā rūpe na ramatīti. . Chattham.

# 7. Kokālikasuttavannanā

178. Sattame **appameyyam paminanto**ti appameyyam khīṇāsavapuggalam "ettakam sīlam, ettako samādhi, ettakā paññā"ti evam minanto. **Kodha vidvā vikappaye**ti ko idha vidvā medhāvī vikappeyya, khīṇāsavova khīṇāsavam minanto kappeyyāti dīpeti. **Nivutam tam maññe**ti yo pana puthujjano tam pametum ārabhati, tam nivutam avakujjapaññam maññāmīti. .Sattamam.

#### 8. Katamodakatissasuttavannanā

179. Aṭṭhame **akissavan**ti kissavā vuccati paññā, nippaññoti attho. . Aṭṭhamaṁ.

#### 9. Turūbrahmasuttavannanā

anantarasutte āgatena ābādhikoti "sāsapamattīhi pīļakāhī"ti-ādinā nayena anantarasutte āgatena ābādhena ābādhiko. Bāļhagilānoti adhimattagilāno. Turūti Kokālikassa upajjhāyo Turutthero nāma anāgāmiphalam patvā brahmaloke nibbatto. So bhūmaṭṭhakadevatā ādim katvā "ayuttam Kokālikena katam aggasāvake antimavatthunā abbhācikkhantenā"ti paramparāya brahmalokasampattam Kokāsikassa pāpakammam sutvā "mā mayham passantasseva varāko nassi, ovadissāmi nam theresu cittapasādatthāyā"ti āgantvā tassa purato aṭṭhāsi. Tam sandhāya vuttam "Turū paccekabrahmā"ti. Pesalāti piyasīlā. Kosi tvam āvusoti nipannakova kabarakkhīni ummīletvā evamāha. Passa yāvañca teti passa yattakam tayā aparaddham, attano nalāṭe mahāgaṇḍam apassanto sāsapamattāya pīļakāya mam codetabbam maññasīti āha.

Atha nam "adiṭṭhippatto ayam varāko, gilaviso viya kassaci vacanam na karisatī"ti ñatvā purisassa hīti-ādimāha. Tattha kuṭhārīti kuṭhārisadisā pharusā vācā. Chindatīti kusalamūlasankhāte mūleyeva nikantati. Nindiyanti ninditabbam dussīlapuggalam. Pasamsatīti uttamatthe sambhāvetvā khīṇāsavoti vadati. Tam vā nindati yo pasamsiyoti yo vā pasamsitabbo khīṇāsavo, tam antimavatthunā codento "dussīlo ayan"ti vadati. Vicināti mukhena so kalinti so tam aparādham mukhena vicināti nāma. Kalinā tenāti tena aparādhena sukham na vindati. Nindiyapasamsāya hi pasamsiyanindāya ca samakova vipāko.

Sabbassāpi sahāpi attanāti sabbena sakenapi attanāpi saddhim yo akkhesu dhanaparājayo nāma, ayam appamattako aparādho.

Yo sugatesūti yo pana sammaggatesu puggalesu cittam padusseyya, ayam cittapadosova tato kalito mahantataro¹ kali.

Idāni tassa mahantatarabhāvam dassento **satam sahassānan**ti-ādimāha. Tattha **satam sahassānan**ti nirabbudagaṇanāya satasahassam. **Chattimsatī**ti aparāni chattimsati nirabbudāni. **Pañca cā**ti abbudagaṇanāya pañca abbudāni. **Yamariyagarahī**ti yam ariye garahanto nirayam upapajjati, tattha ettakam āyuppamāṇanti. . Navamam.

#### 10. Kokālikasuttavannanā

181. Dasame **Kokāliko bhikkhu yena Bhagavā tenupasankamī**ti ko ayam Kokāliko, kasmā ca upasankami? Ayam kira Kokālikaratthe Kokālikanagare Kokālikasetthissa putto pabbajitvā pitarā kārāpite vihāre pativasati Cūļakokālikoti nāmena, na Devadattassa sisso. So hi brāhmanaputto Mahākokāliko nāma. Bhagavati pana Sāvatthiyam viharante dve aggasāvakā pañcamattehi bhikkhusatehi saddhim janapadacārikam caramānā upakatthāya vassūpanāyikāya vivekāvāsam vasitukāmā te bhikkhū uyyojetvā attano pattacīvaramādāya tasmim janapade tam nagaram patvā tam vihāram agamamsu. Tattha nesam Kokāliko vattam dassesi. Te tena saddhim sammoditvā "āvuso mayam idha temāsam vasissāma, mā kassaci ārocehī"ti patiññam gahetvā vasimsu. Vasitvā pavāranādivase pavāretvā "gacchāma mayam āvuso"ti Kokālikam āpucchimsu. Kokāliko "ajjekadivasam āvuso vasitvā sve gamissathā"ti vatvā dutivadivase nagaram pavisitvā manusse āmantesi "āvuso tumhe aggasāvake idhāgantvā vasamānepi na jānātha, na ne koci paccayenāpi nimantetī"ti. Nagaravāsino "kaham bhante thera, kasma no na arocayittha"ti. Kim avuso arocitena, kim na passatha dve bhikkhū therāsane nisīdante, ete aggasāvakāti. Te khippam sannipatitvā sappiphāņitādīni ceva cīvaradussāni ca samharimsu.

Kokāliko cintesi "paramappicchā aggasāvakā payuttavācāya uppannam lābham na sādiyissanti, asādiyantā 'āvāsikassa dethā'ti vakkhantī"ti tam tam lābham gāhāpetvā therānam santikam agamāsi. Therā disvāva "ime paccayā neva amhākam, na Kokālikassa kappantī"ti patikkhipitvā pakkamimsu. Kokāliko "katham hi nāma attanā aganhantā mayhampi adāpetvā pakkamissantī"ti āghātam uppādesi. Tepi Bhagavato santikam gantvā Bhagavantam vanditvā puna attano parisam ādāya janapadacārikam carantā anupubbena tasmim ratthe tameva nagaram paccagamimsu. Nagara there sañjānitvā saha parikkhārehi dānam sajjitvā nagaramajjhe mandapam katvā dānam adamsu, therānanca parikkhāre upanāmesum. Therā Bhikkhusamghassa niyyādayimsu. Tam disvā Kokāliko cintesi "ime pubbe appicchā ahesum, idāni pāpicchā jātā, pubbepi appicchasantutthapavivittasadisā maññe"ti there upasaṅkamitvā "āvuso tumhe pubbe appicchā viya, idāni pana pāpabhikkhū jātā"ti vatvā "mūlatthāneyeva nesam patittham bhindissāmī"ti taramānarūpo nikkhamitvā Sāvatthim gantvā yena Bhagavā tenupasankami. Ayameva Kokāliko iminā ca kāranena upasankamīti veditabbo.

Bhagavā taṁ turitaturitaṁ āgacchantaṁ disvāva āvajjento aññāsi "ayaṁ aggasāvake akkositukāmo āgato"ti. "Sakkā nu kho paṭisedhetun"ti ca āvajjento "na sakkā paṭisedhetuṁ, theresu aparajjhitvā kālaṅkato¹ ekaṁsena Padumaniraye nibbattissatī"ti disvā "Sāriputtamoggallānepi nāma² garahantaṁ sutvā na nisedhetī"ti vādamocanatthaṁ ariyūpavādassa ca mahāsāvajjabhāvadassanatthaṁ **mā hevan**ti tikkhattuṁ paṭisedhesi. Tattha **mā hevan**ti mā evaṁ abhaṇi. **Saddhāyiko**ti saddhāya ākaro³ pasādāvaho, saddhātabbavacano vā. **Paccayiko**ti pattiyāyitabbavacano.

Pakkāmīti kammānubhāvena codiyamāno pakkāmi. Okāsakatam hi kammam na sakkā paṭibāhitum, tam tassa tattha ṭhātum na adāsi. Acirapakkantassāti pakkantassa sato na cireneva. Sabbo kāyo

<sup>1.</sup> Āgato (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Nāma param (Sī), aparam (Ka)

<sup>3.</sup> Āgamakaro (Sī, Syā) Am-Ttha 3 Dasakanipātavannanāyam ca.

phuţo ahosīti kesaggamattampi okāsam avajjetvā sakalasarīram aṭṭhīni bhinditvā uggatāhi pīļakāhi ajjhotthaṭam ahosi. Yasmā pana Buddhānubhāvena tathārūpam kammam Buddhānam sammukhībhāve vipākam na deti, dassanūpacāre vijahitamatte deti, tasmā tassa acirapakkantassa pīļakā uṭṭhāhimsu. Kalāyamattiyoti caṇakamattiyo¹. Beluvasalāṭukamattiyoti taruṇabeluvamattiyo. (Billamattiyoti mahābeluvamattiyo.)² Pabhijjimsūti bhijjimsu. Tāsu bhinnāsu sakalasarīram panasapakkam viya ahosi. So pakkena gattena Jetavanadvārakoṭṭhake visagilito maccho viya kadalipattesu sayi. Atha dhammassavanattham āgatāgatā manussā "dhi Kokālika, dhi Kokālika ayuttamakāsi, attanoyeva mukham nissāya anayabyasanam patto"ti āhamsu. Tesam sutvā ārakkhadevatā dhi-kāram akamsu. Ārakkhadevatānam ākāsadevatāti iminā upāyena yāva Akaniṭṭhabhavanā ekadhikāro udapādi. Athassa upajjhāyo āgantvā ovādam agaṇhantam ñatvā garahitvā pakkāmi.

**Kālamakāsī**ti upajjhāye pakkante kālamakāsi. **Padumaṁ nirayan**ti pāṭiyekko Padumanirayo nāma natthi, Avīcimahānirayamhiyeva pana padumagananāya paccitabbe ekasmiṁ thāne nibbatti.

Vīsatikhārikoti Māgadhakena patthena cattāro patthā Kosalaraṭṭhe ekapattho hoti, tena patthena cattāro pattā āļhakam, cattāri āļhakāni doṇam, catudoṇā mānikā, catumānikā khārī, tāya khāriyā vīsatikhāriko. Tilavāhoti Māgadhakānam sukhumatilānam tilasakaṭam. Abbudo nirayoti Abbudo nāma pāṭiyekko nirayo natthi, Avīcimhiyeva pana abbudagaṇanāya paccitabbaṭṭhānassetam nāmam. Nirabbudādīsupi eseva nayo.

Vassagaņanāpi panettha evam veditabbā—yatheva hi satam satasahassāni koţi hoti, evam satam satasahassakoţiyo pakoţi nāma hoti, satam satasahassapakoţiyo koţipakoţi nāma, satam

<sup>1.</sup> Valākamattiyo (Syā), calākamattiyo (Ka)

<sup>2. (</sup>Billmattiyoti taruṇaveluggamattiyo) (Ka). Sī-Syā potthakesu pana idam vacanam na dissati.

satasahassakoṭipakoṭiyo nahutaṁ, sataṁ satasahassanahutāni ninnahutaṁ, sataṁ satasahassaninnahutāni ekaṁ abbudaṁ, tato vīsatiguṇaṁ nirabbudaṁ. Eseva nayo sabbatthāti. . Dasamaṁ.

Pathamo vaggo.

# 2. Dutiyavagga

#### 1. Sanankumārasuttavannanā

182. Dutiyavaggassa paṭhame sappinītīreti Sappinīnāmikāya nadiyā tīre. Sanaṅkumāroti so kira Pañcasikhakumārakakāle jhānaṁ bhāvetvā brahmaloke nibbatto kumārakavaṇṇeneva vicarati, tena naṁ "kumāro"ti sañcānanti, porāṇakattā pana "Sanaṅkumāro"ti vuccati. Janetasminti janitasmiṁ, pajāyāti attho. Ye gottapaṭisārinoti ye janetasmiṁ gottaṁ paṭisaranti, tesu loke gottapaṭisārīsu khattiyo seṭṭho. Vijjācaraṇasampannoti Bhayabheravasuttapariyāyena¹ pubbenivāsādīhi vā tīhi, Ambaṭṭhasuttapariyāyena² vipassanāñāṇaṁ manomayiddhi cha abhiññāyoti imāhi vā aṭṭhahi vijjāhi, sīlesu paripūrakāritā indriyesu guttadvāratā bhojane mattaññutā jāgariyānuyogo satta saddhammā cattāri rūpāvacarajjhānānīti evaṁ pannarasadhammabhedena caraṇena ca samannāgato. So seṭṭho devamānuseti so khīṇāsavabrāhmaṇo devesu ca manussesu ca seṭṭho uttamoti. . Pathamaṁ.

#### 2. Devadattasuttavannanā

183. Dutiye **acirapakkante**ti samgham bhinditvā nacirasseva Veļuvanato Gayāsīsam gate. **Assatarin**ti gadrabhassa vaļavāya jātam. . Dutiyam.

### 3. Andhakavindasuttavannanā

184. Tatiye **Andhakavindan**ti evamnāmakam gāmam. **Upasankamī**ti "Satthā idānipi vīriyam karoti padhānamanuyunjati, gacchāmissa santike thatvā sāsanānucchavikam vīriyapaṭisamyuttam gātham vakkhāmī"ti upasankami.

Pantānīti janatam atikkamitvā manussānam anupacāre ṭhitāni. Samyojanavippamokkhāti tāni ca senāsanāni sevamāno na cīvarādīnam atthāya seveyya, atha kho dasasamyojanavippamokkhatthāya careyya. Samghe vaseti tesu senāsanesu ratim alabhanto upaṭṭhākādīnam cittānurakkhaṇattham gadrabhapiṭṭhe rajam viya uppatanto araññe acaritvā¹ samghamajjhe vaseyya. Rakkhitatto satīmāti tattha ca vasanto sagavacaṇḍo goṇo viya sabrahmacārino avijjhanto aghaṭṭento rakkhitatto satīpaṭṭhānaparāyaṇo hutvā vaseyya.

Idāni saṁghe vasamānassa bhikkhuno bhikkhācāravattaṁ ācikkhano kulākulanti-ādimāha. Tattha piṇḍikāya carantoti piṇḍatthāya caramāno. Sevetha pantāni senāsanānīti saṁghamajjhaṁ otaritvā vasamānopi dhurapariveṇe tālanāļikera-ādīni ropetvā upaṭṭhākādisaṁsaṭṭho na vaseyya, cittakallataṁ pana janetvā cittaṁ hāsetvā tosetvā puna pantasenāsane vaseyyāti araññasseva vaṇṇaṁ katheti. Bhayāti vaṭṭabhayato. Abhayeti nibbāne. Vimuttoti adhimutto hutvā vaseyya.

Yattha bheravāti yasmim thāne bhayajanakā saviññāṇakā sīhabyagghādayo, aviññāṇakā rattibhāge khāṇuvalli-ādayo bahū atthi. Sarīsapāti dīghajātikādisarīsapā. Nisīdi tattha bhikkhūti tādise thāne bhikkhu nisinno. Iminā idam dīpeti—Bhagavā yathā tumhe etarahi tatraṭṭhakabheravārammaṇāni ceva sarīsape ca vijjunicchāraṇādīni ca amanasikatvā nisinnā, evamevam padhānamanuyuttā bhikkhū nisīdantīti.

Jātu me diṭṭhanti ekamsena mayā diṭṭham. Na yidam itihītihanti idam itihāti na takkahetu vā nayahetu vā piṭakasampadānena

vā aham vadāmi. **Ekasmim brahmacariyasmin**ti ekāya dhammadesanāya. Dhammadesanā hi idha brahmacariyanti adhippetā. **Maccuhāyinan**ti maranapariccāginam khīnāsavānam.

Dasā ca dasadhā dasāti ettha dasāti daseva, dasadhā dasāti satam, aññe ca dasuttaram sekhasatam passāmīti vadati. Sotasamāpannāti maggasotam samāpannā. Atiracchānagāminoti desanāmattametam¹, avinipātadhammāti attho. Saṅkhātum nopi sakkomīti musāvādabhayena ettakā nāma puññabhāgino sattāti gaņetum na sakkomīti bahum brahmadhammadesanam sandhāya evamāha. . Tatiyam.

### 4. Arunavatīsuttavannanā

Abhibhūthero Sāriputtatthero viya paññāya aggo, Sambhavatthero Mahāmoggallāno viya samādhinā aggo. Ujjhāyantīti avajjhāyanti, lāmakato vā cintenti. Khiyyantīti kinnāmetam kinnāmetanti aññamaññam kathenti. Vipācentīti vitthārayantā² punappunam kathenti. Heṭṭhimena upaḍḍhakāyenāti nābhito paṭṭhāya heṭṭhimakāyena. Pāḷiyam ettakameva āgatam. Thero pana "pakativaṇṇam vijahitvā nāgavaṇṇam gahetvā dasseti, supaṇṇavaṇṇam gahetvā vā dassetī"ti-ādinā³ nayena āgatam anekappakāram iddhivikubbanam dassesi. Imā gāthāyo abhāsīti thero kira cintesi "katham desitā nu kho dhammadesanā sabbesam piyā assa manāpā"ti. Tato āvajjento "sabbepi pāsaṇḍā sabbe devamanussā attano attano samaye purisakāram vaṇṇayanti, vīriyassa avaṇṇavādī nāma natthi, vīriyapaṭisamyuttam katvā desessāmi, evam ayam dhammadesanā sabbesam piyā bhavissati manāpā"ti ñatvā tīsu pitakesu vicinitvā imā gāthā abhāsi.

Tattha **ārambhathā**ti ārambhavīriyam karotha. **Nikkamathā**ti nikkamavīriyam karotha. **Yuñjathā**ti payogam karotha parakkamatha. **Maccuno senan**ti maccuno senā nāma kilesasenā, tam dhunātha. **Jātisamsāran**ti

<sup>1.</sup> Desanāsīsametam (Syā)

<sup>3.</sup> Khu 9. 388 pitthe Patisambhidāmagge.

<sup>2.</sup> Vitthārayanti (Syā)

jātiñca saṁsārañca, jātisaṅkhātaṁ vā saṁsāraṁ. **Dukkhassantaṁ karissatī**ti vaṭṭadukkhassa paricchedaṁ karissati. Kiṁ pana katvā thero sahassilokadhātuṁ viññāpesīti? Nīlakasiṇaṁ tāva samāpajjitvā sabbattha ālokaṭṭhāne andhakāraṁ phari, odātakasiṇaṁ samāpajjitvā andhakāraṭṭhāne obhāsaṁ. Tato "kimidaṁ andhakāran"ti sattānaṁ ābhoge uppanne ālokaṁ dassesi. Ālokaṭṭhāne ālokakiccaṁ natti, "kiṁāloko ayan"ti vicinantānaṁ attānaṁ dassesi. Atha tesaṁ theroti vadantānaṁ imā gāthāyo abhāsi, sabbe osaṭāya parisāya majjhe nisīditvā dhammaṁ desentassa viya saddaṁ suṇṁsu. Atthopi nesaṁ pākaṭo ahosi. . Catutthaṁ.

# 5. Parinibbānasuttavaņņanā

186. Pañcame upavattane Mallānam sālavaneti yatheva hi Kadambanadītīrato rājamātuvihāradvārena Thūpārāmam gantabbam hoti, evam Hiraññavatikāya nāma nadiyā pārimatīrato sālavanam uyyānam. Yathā Anurādhapurassa Thūpārāmo, evam tam Kusinārāya hoti. Yathā Thūpārāmato dakkhiṇadvārena nagaram pavisanamaggo pācīnamukho gantvā uttarena nivattati, evam uyyānato sālapanti pācīnamukhā gantvā uttarena nivattā. Tasmā tam "upavattanan"ti vuccati. Tasmim upavattane Mallānam sālavane. Antarena yamakasālānanti mūlakhandhaviṭapapattehi aññamaññam samsibbitvā ṭhitasālānam antarikāya. Appamādena sampādethāti sati-avippavāsena kattabbakiccāni sampādayatha. Iti Bhagavā yathā nāma maraṇamañce nipanno mahaddhano kuṭumbiko puttānam dhanasāram ācikkheyya, evamevam parinibbānamañce nipanno pañcacattālīsa vassāni dinnam ovādam sabbam ekasmim appamādapadeyeva pakkhipitvā abhāsi. Ayam Tathāgatassa pacchimā vācāti idam pana saṅgītikārānam vacanam.

Ito param yam parinibbānaparikammam katvā Bhagavā parinibbuto, tam dassetum **atha kho Bhagavā paṭhamam jhānan**ti-ādi vuttam. Tattha saññāvedayitanirodham samāpanne Bhagavati assāsapassāsānam appavattim disvā "parinibbuto Satthā"ti saññāya devamanussā ekappahārena viravimsu, Ānandattheropi "parinibbuto nu kho bhante Anuruddha Bhagavā"ti

theram pucchi. Thero "na kho āvuso Ānanda Tathāgato parinibbuto, apica saññāvedayitanirodham samāpanno"ti āha. Katham pana so aññāsi? Thero kira Satthārā saddhimyeva tam tam samāpattim samāpajjanto yāva nevasaññānāsaññāyatanavuṭṭhānam, tāva gantvā "idāni Bhagavā nirodham samāpanno, antonirodhe ca kālamkiriyā nāma natthī"ti aññāsi.

Atha kho Bhagavā saññāvedayitanirodhasamāpattito vuṭṭhahitvā nevasaññānāsaññāyatanaṁ samāpajjī -pa- tatiyajjhānā vuṭṭhahitvā catutthaṁjhānaṁ samāpajjīti ettha pana Bhagavā catuvīsatiyā ṭhānesu paṭhamaṁ jhānaṁ samāpajji, terasasu ṭhānesu dutiyaṁ jhānaṁ, tathā tatiyaṁ, pannarasasu ṭhānesu catutthaṁ jhānaṁ samāpajji. Kathaṁ? Dasasu asubhesu dvattiṁ sākāre aṭṭhasu kasiṇesu mettākaruṇāmuditesu ānāpāne paricchedākāseti imesu tāva catuvīsatiyā ṭhānesu paṭhamaṁ jhānaṁ samāpajji. Ṭhapetvā pana dvattiṁ sākārañca dasa ca asubhāni sesesu terasasu dutiyaṁ jhānaṁ. Tesuyeva tatiyaṁ jhānaṁ samāpajji. Aṭṭhasu pana kasiṇesu upekkhābrahmavihāre ānāpāne paricchedākāse catūsu arūpesūti imesu pannarasasu ṭhānesu catutthaṁ jhānaṁ samāpajji. Ayampi ca saṅkhepakathāva. Nibbānapuraṁ pavisanto pana Bhagavā Dhammassāmi sabbāpi catuvīsatikoṭisatasahassasaṅkhā¹ samāpattiyo pavisitvā videsaṁ gacchanto ñātijanaṁ āliṅgetvā viya sabbasamāpattisukhaṁ anubhavitvā paviṭṭho.

Catutthajjhānā vuṭṭhahitvā samanantarā Bhagavā parinibbāyīti ettha ca jhānasamanantaram paccavekkhaṇasamanantaranti dve samanantarāni. Catutthajjhānā vuṭṭhāya bhavaṅgam otiṇṇassa tattheva parinibbānam jhānasamanantaram nāma, catutthajjhānā vuṭṭhahitvā puna jhānaṅgāni paccavekkhitvā bhavaṅgam otiṇṇassa tattheva parinibbānam paccavekkhaṇasamanantaram nāma. Imāni dvepi samanantarāneva. Bhagavā pana jhānam samāpajjitvā jhānā vuṭṭhāya jhānaṅgāni paccavekkhitvā bhavaṅgacittena abyākatena dukkhasaccena parinibbāyi. Ye hi keci Buddhā vā Paccekabuddhā vā ariyasāvakā vā antamaso kunthakipillikam upādāya sabbe bhavaṅgacitteneva abyākatena dukkhasaccena kālam karonti.

Bhūtāti sattā. Appaṭipuggaloti paṭibhāgapuggalavirahito. Balappattoti dasavidham ñāṇabalam patto. Uppādavayadhamminoti uppādavayasabhāvā. Tesam vūpasamoti tesam saṅkhārānam vūpasamo. Sukhoti asaṅkhatam nibbānameva sukhanti attho. Tadāsīti "saha parinibbānā mahābhūmicālo ahosī"ti evam mahāparinibbāne¹ vuttam bhūmicālam sandhāyāha. So hi lomahamsanako ca bhimsanako ca āsi. Sabbākāravarūpeteti sabbākāravaraguṇūpete². Nāhu assāsapassāsoti na jāto assāsapassāso. Anejoti taṇhāsaṅkhātāya ejāya abhāvena anejo. Santimārabbhāti anupādisesam nibbānam ārabbha paṭicca sandhāya. Cakkhumāti pañcahi cakkhūhi cakkhumā. Parinibbutoti khandhaparinibbānena parinibbuto. Asallīnenāti anallīnena asaṅkuṭitena³ suvikasiteneva cittena. Vedanam ajjhavāsayīti vedanam adhivāsesi, na vedanānuvattī hutvā ito cito samparivatti. Vimokkhoti kenaci dhammena anāvaraṇavimokkho sabbaso apaññattibhāvūpagamo pajjotanibbānasadiso jātoti. . Pañcamam.

Dutiyo vaggo.

Brahmasamyuttavannanā nitthitā.

<sup>1.</sup> Dī 2. 128 pitthe.

<sup>2.</sup> Sabbavarakāraņūpete (Sī, Syā) Dī-Ţtha 2. 187 pitthe ca, Ţīkā pana passitabbā.

<sup>3.</sup> Asamkucitena (Sī)

# 7. Brahmanasamyutta

### 1. Arahantavagga

#### 1. Dhanañjānīsuttavannanā

187. Brāhmanasamyuttassa<sup>1</sup> pathame **dhanañjānī**ti dhanañjānigottā. Ukkatthagottā kiresā. Sesabrāhmanā kira<sup>2</sup> brahmuno mukhato jātā, dhanañjānigottā matthakam bhinditvā nikkhantāti tesam laddhi. **Udānam** udānesīti kasmā udānesi? So kira brāhmano micchāditthiko "Buddho dhammo samgho"ti vutte kanne pidahati, thaddho khadirakhānusadiso. Brāhmanī pana sotāpannā ariyasāvikā. Brāhmano dānam dento pañcasatānam brāhmanānam appodakam pāyāsam deti, brāhmanī Buddhappamukhassa samghassa nānārasabhojanam. Brāhmanassa dānadivase brāhmanī tassa vasavattitāva pahīnamaccheratāva<sup>3</sup> ca sahatthā parivisati. Brāhmaniyā pana dānadivase brahmano pātova gharā nikkhamitvā palāyati. Athekadivasam brāhmano brāhmaniyā saddhim asammantetvā<sup>4</sup> pañcasate brāhmane nimantetvā brāhmanim āha "sve bhoti amhākam ghare pancasatā brāhmanā bhunjissantī"ti. Mayā kim kātabbam brāhmaṇāti. Tayā aññam kiñci kātabbam natthi, sabbam pacanaparivesanam aññe karissanti, yam pana tvam thitāpi nisinnāpi khipitvāpi ukkāsitvāpi<sup>5</sup> "namo Buddhassā"ti tassa mundakassa samanakassa namakkāram karosi, tam sve ekadivasamattam mā akāsi. Tam hi sutvā brāhmaņā anattamanā honti, mā mam brāhmaņehi bhindasīti. Tvam brāhmanehi vā bhijja devehi vā, aham pana Satthāram anussaritvā na sakkomi anamassamānā santhātunti. Bhoti kulasatike<sup>6</sup> gāme gāmadvārampi tāva pidahitum vāyamanti, tvam dvīhangulehi pidahitabbam mukham brāhmanānam bhojanakālamattam pidahitum na sakkosīti. Evam punappunam kathetvāpi so nivāretum<sup>7</sup> asakkonto ussīsake thapitam mandalaggakhaggam gahetvā "bhoti sace sve brāhmanesu nisinnesu

- 1. Arahantavaggassa (Syā)
- 3. Bāhiramaccheratāya (Ka)
- 5. Kāsitvāpi (Sī, Ka)
- 7. Sinehena vāretum (Syā)

- 2. Hi (Ka)
- 4. Mantetvā (Sī), āmantetvā (Syā)
- 6. Kulasantake (Sī, Ka)

tam muṇḍasamaṇakam namassasi, iminā tam khaggena pādatalato paṭṭhāya yāva kesamatthakā kaļīram viya koṭṭetvā rāsim karissāmī"ti imam gātham abhāsi—

"Iminā maṇḍalaggena<sup>1</sup>, pādato yāva matthakā. Kalīramiva chejjāmi, yadi miccham na kāhasi.

Sace Buddhoti bhaṇasi, sace dhammoti bhāsasi. Sace saṁghoti kittesi, jīvantī me nivesane''ti.

Ariyasāvikā pana pathavī viya duppakampā, Sineru viya dupparivattiyā. Sā tena naṁ evamāha—

"Sace me aṅgamaṅgāni, kāmaṁ chejjasi brāhmaṇa. Nevāhaṁ viramissāmi, Buddhaseṭṭhassa sāsanā.

Nāham okkā varadharā, sakkā rodhayitum jinā. Dhītāham Buddhasetthassa, chinda vā mam vadhassu vā"ti.

Evam dhanañjānigajjitam nāma² gajjantī³ pañca gāthāsatāni abhāsi. Brāhmaņo brāhmaņim parāmasitum vā paharitum vā asakkonto "bhoti yam te ruccati, tam karohī"ti vatvā khaggam sayane khipi. Punadivase geham haritupalittam kārāpetvā lājāpuṇṇaghaṭamālāgandhādīhi tattha tattha alaṅkārāpetā pañcannam brāhmaṇasatānam navasappisakkharamadhuyuttam⁴ appodakapāyāsam paṭiyādāpetvā kālam ārocāpesi.

Brāhmaṇīpi pātova gandhodakena sayaṁ nhāyitvā sahassagghanakaṁ ahatavatthaṁ nivāsetvā pañcasatagghanakaṁ ekaṁsaṁ katvā sabbālaṅkārapaṭimaṇḍitā suvaṇṇakaṭacchuṁ gahetvā bhattagge brāhmaṇe parivisamānā tehi saddhiṁ ekapantiyaṁ nisinnassa tassa brāhmaṇassa bhattaṁ upasaṁharantī dunnikkhitte dārubhaṇḍe pakkhali. Pakkhalanaghaṭṭanāya dukkhā vedanā uppajji. Tasmiṁ samaye Dasabalaṁ sari. Satisampannatāya pana pāyāsapātiṁ <sup>5</sup> achaḍḍetvā saṇikaṁ otāretvā bhūmiyaṁ saṇṭhapetvā pañcannaṁ brāhmaṇasatānaṁ majjhe sirasi añjaliṁ thapetvā yena Veluvanaṁ, tenañjaliṁ panāmetvā imaṁ udānaṁ udānesi.

<sup>1.</sup> Iminā pana khaggana (Syā) 2. Dhanañjānitajjitam nāma (Syā) 3. Tajjantī (Syā)

<sup>4.</sup> Navasappisakkharamadhuph $\bar{a}$ nitayutta $\dot{m}$  (S $\bar{i}$ ), navan $\bar{i}$ tasappisakkharamadhurayutta $\dot{m}$  (Sy $\bar{a}$ )

<sup>5.</sup> Pāyāsacātim (Syā)

Tasmim ca samaye tesu brāhmaņesu keci bhuttā<sup>1</sup> honti, keci bhuñjamānā, keci hatthe otāritamattā, kesañci bhojanam purato thapitamattam hoti. Te tam saddam sutvāva Sinerumattena muggarena sīse pahaṭā viya kaṇṇesu sūlena viddhā viya dukkhadomanassam paṭisamvediyamānā "iminā aññaladdhikena mayam gharam pavesitā"ti kujjhitvā hatthe<sup>2</sup> piṇḍam chaḍḍetvā mukhena gahitam niṭṭhubhitvā<sup>3</sup> dhanum disvā kākā viya brāhmaṇam akkosamānā disāvidisā pakkamimsu. Brāhmaṇo evam bhijjitvā gacchante brāhmaṇe disvā brāhmaṇim sīsato paṭṭhāya oloketvā "idameva bhayam sampassamānā mayam hiyyo paṭṭhāya bhotim yācantā na labhimhā"ti nānappakārehi brāhmaṇim akkositvā etam "evamevam panā"ti-ādivacanam avoca.

Upasaṅkamīti "samaṇo Gotamo gāmanigamaraṭṭhapūjito, na sakkā gantvā yaṁ vā taṁ vā vatvā santajjetuṁ, ekameva naṁ pañhaṁ pucchissāmī"ti gacchantova "kiṁ su chetvā"ti gāthaṁ abhisaṅkharitvā "sace 'asukassa nāma vadhaṁ rocemī'ti vakkhati, atha naṁ 'ye tuyhaṁ na ruccanti, te māretukāmosi, lokavadhāya uppanno, kiṁ tuyhaṁ samaṇabhāvenā'ti niggahessāmi. Sace 'na kassaci vadhaṁ rocemī'ti vakkhati, atha naṁ 'tvaṁ rāgādīnampi vadhaṁ na icchasi, kasmā samaṇo hutvā āhiṇḍasī'ti niggahessāmi. Iti imaṁ ubhatokoṭikaṁ pañhaṁ samaṇo Gotamo neva gilituṁ na uggilituṁ sakkhissatī'ti cintetvā upasaṅkami. Sammodīti attano paṇḍitatāya kuddhabhāvaṁ adassetvā madhurakathaṁ kathento sammodi. Pañho Devatāsaṁyutte kathito. Sesampi heṭṭhā vitthāritamevāti. . Paṭhamaṁ.

### 2. Akkosasuttavannanā

188. Dutiye **Akkosakabhāradvājo**ti Bhāradvājova so, pañcamattehi pana gāthāsatehi Tathāgatam akkosanto āgatoti "Akkosakabhāradvājo"ti tassa saṅgītikārehi nāmam gahitam. **Kupito anattamano**ti "samaṇena Gotamena mayham jeṭṭhakabhātaram

<sup>1.</sup> Bhuttāvino (Sī)

<sup>2.</sup> Hattena (Syā)

<sup>3.</sup> Nuṭṭhubhitvā (Sī), nuṭṭhuhitvā (Ka)

pabbājentena jāni katā, pakkho bhinno"ti kodhena kupito domanassena ca anattamano hutvāti attho. **Akkosatī**ti "corosi, bālosi, mūļhosi, thenosi, oṭṭhosi, meṇḍosi, goṇosi, gadrabhosi, tiracchānagatosi, nerayikosī"ti¹ dasahi akkosavatthūhi akkosati. **Paribhāsatī**ti "hotu muṇḍakasamaṇaka, 'adaṇḍo ahan'ti karosi, idāni te rājakulaṁ gantvā daṇḍaṁ āropessāmī"ti-ādīni vadanto paribhāsati nāma.

Sambhuñjatīti ekato bhuñjati. Vītiharatīti katassa paṭikāraṁ karoti. Bhagavantaṁ kho Gotamanti kasmā evamāha? "Tavevetaṁ brāhmaṇa, tavevetaṁ brāhmaṇā"ti kirassa sutvā "isayo nāma kupitā samanaṁ² denti kisavacchādayo viyā"ti anussavavasena "sapati maṁ naññe samaṇo Gotamo"ti bhayaṁ³ uppajji. Tasmā evamāha.

Dantassāti nibbisevanasa. Tādinoti tādilakkhaṇaṁ pattassa. Tasseva tena pāpiyoti tasseva puggalassa tena kodhena pāpaṁ hoti. Sato upasammatīti satiyā samannāgato hutvā adhivāseti . Ubhinnaṁ tikicchantānanti ubhinnaṁ tikicchantaṁ<sup>4</sup>. Ayameva vā pāṭho. Yo puggalo sato upasammati, ubhinnamatthaṁ carati tikicchati sādheti, taṁ puggalaṁ janā bāloti maññanti. Kīdisā janā? Ye dhammassa akovidā<sup>5</sup>. Dhammassāti pañcakkhandhadhammassa vā catusaccadhammassa vā. Akovidāti tasmiṁ dhamme akusalā andhabālaputhujjanā. . Dutiyaṁ.

#### 3. Asurindakasuttavannanā

189. Tatiye **Asurindakabhāradvājo**ti Akkosakabhāradvājassa kaniṭṭho. **Kupito**ti teneva kāraṇena kuddho. **Jayañcevassa taṁ hotī**ti asseva taṁ jayaṁ hoti, so jayo hotīti attho. Katamassāti? Yā titikkhā vijānato adhivāsanāya guṇaṁ vijānantassa titikkhā adhivāsanā, ayaṁ tassa vijānatova jayo.

<sup>1.</sup> Nerayikosi, tiracchānagatosi, natthi tuyham sugati, duggatiyeva tuyham pāṭikankhāti (Syā)

<sup>2.</sup> Sāpam (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Mahabbhayam (Sī), sāpabhayam (Syā)

<sup>4.</sup> Tikicchatam (Syā)

<sup>5.</sup> Akovidāti (Syā)

Bālo pana pharusam bhaṇanto "mayham jayo"ti kevalam jayam maññati. . Tatiyam.

#### 4. Bilangīkasuttavannanā

190. Catutthe **Bilaṅgikabhāradvājo**ti Bhāradvājova so, nānappakāraṁ pana suddhañca sambhārayuttañca kañjikaṁ kāretvā vikkiṇāpento bahudhanaṁ saṅkharīti<sup>1</sup> "Bilaṅgikabhāradvājo"ti tassa Saṅgītikārehi nāmaṁ gahitaṁ. **Tuṇhībhūto**ti "tayo me jeṭṭhakabhātaro iminā pabbājitā"ti ativiya kuddho kiñci vattuṁ asakkonto tuṇhībhūto aṭṭhāsi. Gāthā pana Devatāsaṁyutte kathitāva. . Catutthaṁ.

# 5. Ahimsakasuttavannanā

191. Pañcame Ahimsakabhāradvājoti Bhāradvājovesa, Ahimsakapañham pana pucchi, tenassetam saṅgītikārehi nāmam gahitam. Nāmena vā esa Ahimsako, gottena Bhāradvājo. Ahimsakāhanti<sup>2</sup> Ahimsako aham, iti me bhavam Gotamo jānātūti āha. Tathā cassāti tathā ce assa, bhaveyyāsīti attho. Na himsatīti na viheṭheti na dukkhāpeti. . Pañcamam.

#### 6. Jaţāsuttavannanā

192. Chaṭṭhe Jaṭābhāradvājoti Bhāradvājovesa, jaṭāpañhassa pana pucchitattā saṅgītikārehi evaṁ vutto. Sesaṁ Devatāsaṁyutte kathitameva. . Chaṭṭhaṁ.

# 7. Suddhikasuttavannanā

193. Sattame **Suddhikabhāradvājo**ti ayampi bhāradvājova, suddhikapañhassa pana pucchitattā saṅgītikārehi evaṁ vutto. **Sīlavāpi tapokaran**ti sīlasampannopi tapokammaṁ karonto. **Vijjācaraṇasampanno**ti ettha **vijjā**ti tayo vedā. **Caraṇan**ti gottacaraṇaṁ. **So sujjhati na aññā itarā pajā**ti so tevijjo brāhmaṇo sujjhati, ayaṁ pana aññā

nāmikā<sup>1</sup> pajā na sujjhatīti vadati. **Bahumpi palapam jappan**ti bahumpi palapam jappanto, "brāhmaṇova sujjhatī"ti evam vacanasahassampi bhaṇantoti attho. **Antokasambū**ti anto kilesapūtisabhāvena pūtiko. **Samkiliṭṭho**ti kiliṭṭhehi kāyakammādīhi samannāgato. . Sattamam.

# 8. Aggikasuttavannanā

194. Aṭṭhame **Aggikabharadvājo**ti ayampi Bhāradvājova, aggiparicaraṇavasena panassa saṅgītikārehi etaṁ nāmaṁ gahitaṁ. **Sannihito hotī**ti saṁyojito hoti. **Aṭṭhāsī**ti kasmā tattha aṭṭhāsi? Bhagavā kira paccūsasamaye lokaṁ olokento imaṁ brahmaṇaṁ disvā cintesi "ayaṁ brāhmaṇo evarūpaṁ aggapāyāsaṁ gahetvā 'mahābrahmānaṁ bhojemī'ti² aggimhi jhāpento aphalaṁ karoti apāyamaggaṁ okkamati, imaṁ laddhiṁ avissajjanto apāyapūrakova bhavissati, gacchāmissa Dhammadesanāya, micchādiṭṭhiṁ bhinditvā pabbājetvā cattāro magge ceva cattāri ca phalāni demī'ti, tasmā pubbaṇhasamaye Rājagahaṁ pavisitvā tattha aṭṭhāsi.

Tīhi vijjāhīti tīhi vedehi. Jātimāti yāva sattamā pitāmahayugā parisuddhāya jātiyā samannāgato. Sutavā bahūti bahū nānappakāre ganthe sutavā. Somaṁ bhuñjeyyāti so tevijjo brāhmaṇo imaṁ pāyāsaṁ bhuñjituṁ yutto, tumhākaṁ panesa pāyāso ayuttoti vadati.

Vedīti pubbenivāsañāņena jāni<sup>3</sup> paṭivijjhi. Saggāpāyanti dibbena cakkhunā saggampi apāyampi passati. Jātikkhayanti arahattam. Abhiññāvositoti jānitvā vositavosāno. Brāhmaņo bhavanti Avīcito yāva Bhavaggā bhotā Gotamena sadiso jātisampanno khīṇāsavabrāmaņo natthi, bhavamyeva brāhmaņoti.

Evañca pana vatvā suvaṇṇapātiṁ pūretvā Dasabalassa pāyāsaṁ upanamesi. Satthā uppattiṁ dīpetvā bhojanaṁ paṭikkhipanto **gāthābhigītaṁ** meti-ādimāha. Tattha **gāthā bhigītan**ti gāthāhi abhigītaṁ. Abhojaneyyanti

abhuñjitabbaṁ¹. Idaṁ vuttaṁ hoti—tvaṁ brāhmaṇa mayhaṁ ettakaṁ kālaṁ bhikkhācāravattena ṭhitassa kaṭacchumattampi dātuṁ nāsakkhi, idāni pana mayā tuyhaṁ kilanjamhi tile vitthārentena viya sabbe Buddhaguṇā pakāsitā, iti gāyanena gāyitvā laddhaṁ viya idaṁ bhojanaṁ hoti, tasmā idaṁ gāthābhigītaṁ me abhojaneyyanti. Sampassataṁ brāhmaṇa nesa dhammoti brāhmaṇa atthañca dhammañca sampassantānaṁ "evarūpaṁ bhojanaṁ bhuñjitabban"ti esa dhammo na hoti. Sudhābhojanampi gāthābhigītaṁ panudanti Buddhā, gāthāhi gāyitvā laddhaṁ Buddhā nīharantiyeva. Dhamme sati brāhmaṇa vuttiresāti brāhmaṇa dhamme sati dhammaṁ apekkhitvā dhamme patiṭṭhāya jīvitaṁ kappentānaṁ esā vutti ayaṁ ājīvo— evarūpaṁ nīharitvā dhammaladdhameva bhuñjitabbanti.

Atha brāmaņo cintesi—aham pubbe samaņassa Gotamassa guņe vā aguņe vā na jānāmi, idāni panassāham guņe ñatvā mama gehe asītikoṭimattam dhanam sāsane vippakiritukāmo jāto, ayañca "mayā dinnapaccayā akappiyā"ti vadati, appiṭiggayho aham samaṇena Gotamenāti. Atha Bhagavā sabbañnutañnāṇam pesetvā tassa cittācāram vīmamsanto "ayam sabbepi attanā dinnapaccaye 'akappiyā'ti² sallakkheti. Yam hi bhojanam ārabbha kathā uppannā, etadeva na vaṭṭati, sesā niddosā"ti brāhmaṇassa catunnam paccayānam dānadvāram dassento añnena cātiādimāha. Tattha kukkuccavūpasantanti hatthakukkuccādīnam³ vasena vūpasantakukkuccam. Annena pānenāti desanāmattametam. Ayam panattho—añnehi tayā "pariccajissāmī"ti sallakkhitehi cīvarādīhi paccayehi upaṭṭhahassu. Khettam hi tam puñnapekkhassa hotīti etam⁴
Tathāgatasāsanam nāma puñnapekkhassa puñnatthikassa tuyham⁵ appepi bīje bahusassaphaladāyakam sukhettam viya paṭiyattam hoti. . Aṭṭhamam.

# 9. Sundarika suttavaņņan $\overline{a}$

195. Navame **Sundarikabhāradvājo**ti Sundarikāya nadiyā tīre aggijuhanena evamladdhanāmo. **Sundarikāyā**ti evamnāmikāya nadiyā.

- 1. Na bhuñjitabbam (Syā, Ka)
- 3. Akukkuccādīnam (Sī)
- 5. Na tuyhamyeva (Sī), tuyhamyeva (Ka)

- 2. Akappiyeti (Syā, Ka)
- 4. Evam (Sī, Syā)

Aggim juhatīti āhutim pakkhipanena jāleti. Aggihuttam paricaratīti agyāyatanam sammajjanupalepanabalikammādinā payirupāsati. Ko nu kho imam habyasesam bhuñjeyyāti so kira brāhmaņo aggimhi hutāvasesam pāyāsam disvā cintesi "aggimhi tāva pakkhittapāyāso mahābrahmunā bhutto, ayam pana avaseso atthi, tam yadi brahmuno mukhato jātassa brāhmaņassa dadeyyam, evam me pitarā saha puttopi santappito bhaveyya, suvisodhito cassa brahmalokagāmimaggo"ti¹. So brāhmaṇassa dassanattham uṭṭhāyāsanā catuddisā anuvilokesi "ko nu kho imam habyasesam bhuñjeyyā"ti.

Rukkhamūleti tasmim vanasaņde jeṭṭhakarukkhassa mūle. Sasīsam pārūtam nisinnanti saha sīsena pārutakāyam nisinnam. Kasmā pana Bhagavā tattha nisīdi? Bhagavā kira paccūsasamaye lokam olokento imam brāhmaņam disvā cintesi—ayam brāhmaņo evarūpam aggapāyāsam gahetvā "mahābrahmānam bhojemī"ti aggimhi jhāpento aphalam karoti -pa- cattāro magge ceva cattāri ca phalāni demīti. Tasmā kālasseva vuṭṭhāya sarīrapaṭijagganam katvā pattacīvaram ādāya gantvā vuttanayena tasmim rukkhamūle nisīdi. Atha kasmā sasīsam pārupīti? Himapātassa ca sītavātassa ca paṭibāhaṇattham, paṭibalova etam Tathāgato adhivāsesum. Sace pana apārupitvā nisīdeyya, brāhmaņo dūrayova sañjānitvā nivatteyya, evam sati kathā nappavatteyya. Iti Bhagavā "brāhmaņe āgate sīsam vivarissāmi, atha mam so disvā katham pavattessati, tassāham kathānusārena dhammam desessāmī"ti kathāpavattanattham evamakāsi.

Upasaṅkamīti brāhmaņo "ayaṁ sasīsaṁ pārupitvā sabbarattiṁ padhānamanuyutto, imassa dakkhiņodakaṁ datvā imaṁ habyasesaṁ dassāmī"ti brāhmaṇasaññī hutvā upasaṅkami. Muṇḍo ayaṁ bhavaṁ, muṇḍako ayaṁ bhavanti sīse vivaritamatte nīcakesantaṁ disvā "muṇḍo"ti² āha. Tato suṭṭhutaraṁ olokento pavattamattampi sikhaṁ adisvā hīḷento "muṇḍko"ti āha. Tatovāti yatthaṭhito addasa, tamhāva padesā. Muṇḍāpi hīti kenaci kāraṇena muṇḍitasīsāpi honti.

Mā jātim pucchāti yadi dānassa mahapphalatam paccāsīsasi, jātim mā puccha. Akāraṇam hi dakkhiṇeyyabhāvassa jāti. Caraṇañca pucchāti apica kho sīlādiguṇabhedam caraṇam puccha. Etam hi dakkhiṇeyyabhāvassa kāraṇam. Idānissa tamattham vibhāvento kaṭṭhā have jāyati jātavedotiādimāha. Tatrāyam adhippāyo—idha kaṭṭhā aggi jāyati, na ca so sālādikaṭṭhā jātova aggikiccam karoti, sāpāna¹ doṇi-ādikaṭṭhā jāto na karoti, attano pana acciyādiguṇasampattiyā yato vā tato vā jāto karotiyeva. Evam na brāhmaṇakulādīsu jātova dakkhiṇeyyo hoti, caṇḍālakulādīsu jāto na hoti, apica kho nīcakulinopi uccakulinopi khīṇāsavamuni dhitimā hirīnisedho ājānīyo hoti, imāya dhitihiripamokkhāya guṇasampattiyā jātimā uttamadakkhiyyo hoti. So hi dhitiyā guṇe dhāreti, hiriyā dose nisedhetīti. Apicettha munīti monadhammena samannāgato. Dhitimāti vīriyavā. Ājānīyoti kāraṇā kāraṇajānanako². Hirīnisedhoti hiriyā pāpāni nisedhetvā ṭhito.

Saccena dantoti paramatthasaccena danto. Damasā upetoti indriyadamena upeto. Vedantagūti catunnam maggavedānam antam, catūhi vā maggavedehi kilesānam antam gato. Vusitabrahmacariyoti maggabrahmacariyavāsam vuttho. Yaññopanītoti upanītayañño paṭiyāditayañño ca. Tamupavhayethāti yena yañño paṭiyādito, so tam paramatthabrāhmaṇam avhayeyya. "Indamavhayāma, somamavhayāma, varuṇamavayāma, īsānamavhayāma, yāmamavhayāmā"ti idam pana avhānam niratthakam. Kālenāti avhayanto ca "kālo bhante niṭṭhitam bhattan"ti antomajjhanhikakāleyeva tam upavhayeyya. So juhati dakkhiṇeyyeti yo evam kāle khīṇāsavam āmantetvā tattha catupaccayadakkhiṇampatiṭṭhapesi, so dakkhiṇeyyejuhati nāma, na acetane aggimhi pakkhipanto.

Iti brāhmaņo Bhagavato katham suņanto pasīditvā idāni attano pasādam āvikaronto **addhā suyiṭṭhan**ti-ādimāha. Tassattho—addhā mama yidam idāni suyiṭṭhanca suhutanca bhavissati, pubbepana aggimhi jhāpitam niratthakam ahosīti. **Añno jano**ti "aham brāhmaņo, aham brāhmaņo"ti

vadanto andhabālaputhujjano. **Habyasesan**ti hutasesam. **Bhuñjatu bhavan**tiādi purimasutte vuttanayeneva veditabbam.

Na khvāhanti na kho aham. Kasmā panevamāhāti? Tasmim kira bhojane upahaṭamatteva "Satthā bhuñjissatī"ti saññāya catūsu mahādīpesu dvīsu parittadīpasahassesu devatā pupphaphalādīni ceva sappinavanītatelamadhuphāṇitādīni ca ādāya madhupaṭalam pīļetvā madhum gaṇhantiyo viya dibbānubhāvena nibbattitojameva gahetvā pakkhipimsu. Tena tam sukhumattam gatam, manussānañca oļārikam vatthūti tesam tāva oļārikavatthutāya sammā pariṇāmam na ghacchati. Goyūse pana tilabījāni¹ pakkhipitvā pakkattā oļārikamissakam jātam, devānañca sukhumam vatthūti tesam sukhumavatthutāya sammā pariṇāmam na gacchati. Sukhavipassakakhīṇāsavassāpi kucchiyam na pariṇāmati. Aṭṭhasamāpattilābhīkhīṇāsavassa pana samāpattibalena pariṇāmeyya. Bhagavato pana pākatikeneva kammajatejena pariṇāmeyya.

Appahariteti aharite. Sace hi garitesu tiņesu pakkhipeyya, siniddhapāyāsena tiṇāni pūtīni bhaveyyum. Buddhā ca Bhūtagāmasikkhāpadam na vītikkamanti, tasmā evamāha. Yattha pana galappamāṇāni mahātiṇāni, tādise ṭhāne pakkhipitum vaṭṭati. Appāṇaketi sappāṇakasmim hi parittake udake pakkhitte pāṇakā maranti, tasmā evamāha. Yam pana gambhīram mahā-udakam hoti, pātisatepi pātisahassepi pakkhitte na āluļati, tathārūpe udake vaṭṭati. Opilāpesīti suvaṇṇapātiyā saddhimyeva nimujjāpesi. Cicciṭāyati ciṭiciṭāyatīti evarūpam saddam karoti. Kim panesa pāyāsassa ānubhāvo, udāhu Tathāgatassāti? Tathāgatassa. Ayam hi brāhmaṇo tam pāyāsam opilāpetvā ummaggam āruyha Satthu santikam anāgantvāva gaccheyya, atha Bhagavā "ettakam acchariyam disvā mama santikam āgamissati, athassāham dhammadesanāya micchādiṭṭhigahaṇam bhinditvā sāsane otāretvā amatapānam pāyessāmī"ti adhiṭṭhānabalena2 evamakāsi.

Dāru samādahānoti dārum jhāpayamāno. Bahiddhā hi etanti etam dārujjhāpanam nāma ariyadhammato bahiddhā. Yadi etena suddhi bhaveyya, ye davaḍāhakādayo¹ bahūni dārūni jhāpenti, te paṭhamataram sujjheyyum. Kusalāti khandhādīsu kusalā. Ajjhattamevujjalayāmi jotinti niyakajjhatte attano santānasmim yeva ñāṇajotim jālemi. Niccagginīti āvajjanapaṭibaddhena sabbaññutaññāṇena niccam pajjalitaggi. Niccasamāhitattoti niccam sammā ṭhapitacitto. Brahmacariyam carāmīti Bodhimaṇḍe caritam brahmacariyam gahetvā evam vadati.

Māno hi te brāhmaṇa khāribhāroti yathā khāribhāro khandhena vayhamāno² upari ṭhitopi akkantakkantaṭṭhāne pathaviyā saddhim phuseti, evameva jātigottakulādīni mānavatthūni nissāya ussāpito mānopi tattha tattha issam uppādento catūsu apāyesu samsīdāpeti. Tenāha "māno hi te brāhmaṇa khāribhāro"ti. Kodho dhumoti tava ñaṇaggissa upakkilesaṭṭhena kodho dhumo. Tena hi te upakkiliṭṭho ñāṇaggi na virocati. Bhasmani mosavajjanti nirojaṭṭhena³ musāvādo chārikā nāma. Yathā hi chārikāya paṭicchanno aggi na joteti, Evam te musāvādena paṭicchannam ñāṇanti dasseti. Jivhā sujāti yathā tuyham suvaṇṇarajatalohakaṭṭhamattikāsu aññataramayā yāgayajanatthāya⁴ sujā hoti, evam mayham dhammayāgam yajanatthāya pahūtajivhā sujāti vadati. Hadayam jotiṭṭhānanti yathā tuyham nadītīre jotiṭṭhānam, evam mayham dhammayāgassa yajanaṭṭhānatthena sattānam hadayam jotiṭṭhānam. Attāti cittam.

Dhammo rahadoti yathā tvam aggim paricaritvā dhūmachārikasedakiliṭṭhasarīro sundarikam nadim otaritvā nhāyasi, evam mayham sundarikāsadisena bāhirena rahadena attho natthi, aṭṭhaṅgikamaggadammo pana mayham rahado, tatrāham pāṇasatampi pāṇasahassampi caturāsītipāṇasahassānipi ekappahārena nhāpemi. Sīlatitthoti tassa pana me dhammarahadassa catupārisuddhisīlam titthanti dasseti. Anāviloti yathā tuyham sundarikā nadī catūhi pañcahi ekato nhāyantehi hetthupariyavālikā ālulā

<sup>1.</sup> Chavaḍāhakādayo (Sī)

<sup>3.</sup> Nijotatthena (Ka)

<sup>2.</sup> Vuyhamāno (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Aññatarā mahāyāgam yajanatthāya (Sī)

hoti, na evam mayham rahado, anekasatasahassesupi pānesu otaritvā nhāyantesu so anāvilo vippasannova hoti. **Sabbhi satam pasattho**ti panditehi panditānam pasattho. Uttamatthena vā so sabbhīti vuccati, panditehi pasatthattā satam pasattho. **Taranti pāran**ti nibbānapāram gacchanti.

Idāni ariyamaggarahadassa aṅgāni uddharitvā dassento saccam dhammoti-ādimāha. Tattha saccanti vacīsaccam. Dhammoti iminā ditthisankappavāyāmasatisamādhayo dasseti. Samvamoti iminā kammantājīvā gahitā. **Saccan**ti vā iminā maggasaccam gahitam. Sā atthato sammāditthi. Vuttam hetam "sammāditthi maggo ceva hetu cā"ti1. Sammāditthiyā pana gahitāya taggatikattā sammāsankappo gahitova hoti. Dhammoti iminā vāyāmasatisamādhayo. Samyamoti iminā vācākammantājīvā<sup>2</sup>. Ivampi atthangiko maggo dassito hoti. Atha vā saccanti paramatthasaccam, tam atthato nibbanam. **Dhammo**tipadena ditthi sankappo vāyāmo sati samādhīti pañcaṅgāni gahitāni. **Saṁyamo**ti vācā kammanto ājīvoti tīni. Evampi atthangiko maggo dassito hoti. Brahmacariyanti etam brahmacariyam nāma. Majihe sitāti sassatucchede vajjetvā majjhe nissitā. Brahmapattīti setthapatti. Sa tujjuhhūtesu namo karohīti ettha ta.kāro padasandhikaro, sa tvam ujubhūtesu namo karohīti ettha ta-kāro padasandhikaro, sa tvam urubhūtesu khīnāsavesu namo karohīti attho. Tamaham naram dhammasārīti brūmīti yo evam patipajjati, tamaham puggalam "dhammasārī eso dhammasāriyā paticchanno"ti3 ca "kusaladhammehi akusaladhamme sāretvā thito"ti vāti vadāmīti. . Navamam.

# 10. Bahudhītarasuttavannanā

196. Dasame **aññatarasmiṁ vanasaṇḍe**ti paccūsasamaye lokaṁ olokento tassa brāhmaṇassa arahattassa upanissayaṁ disvā "gacchāmissa saṅgahaṁ karissāmī"ti gantvā tasmiṁ vanasaṇḍe viharati. **Naṭṭhā hontī**ti kasitvā vissaṭṭhā aṭavimukhā caramānā brāhmaṇe bhuñjituṁ gate palātā honti. **Pallaṅkan**ti samantato ūrubaddhāsanaṁ. Ābhujitvāti

bandhitvā. **Ujum kāyam paṇidhāyā**ti uparimam sarīram ujukam ṭhapetvā aṭṭhārasa piṭṭhikaṇṭake koṭiyā koṭim paṭipādetvā. **Parimukham satim upaṭṭhapetvā**ti kammaṭṭhānābhimukham satim ṭhapayitvā, mukhasamīpe vā katvāti attho. Teneva vibhaṅge vuttam "ayam sati upaṭṭhitā hoti sūpaṭṭhitā nāsikagge vā mukhanimitte vā, tena vuccati parimukham satim upaṭṭhapetvā"ti¹. Atha vā "**parī**ti pariggahaṭṭho. **Mukhan**ti niyyānaṭṭho. **Satī**ti upaṭṭhānaṭṭho. Tena vuccati parimukham satim upaṭṭhapetvā"ti evam paṭisambhidāyam² vuttanayenapettha attho daṭṭhabbo. Tatrāyam saṅkhepo "pariggahitaniyyānam satim katvā"ti. Evam nisīdanto ca pana chabbaṇṇā ghanabuddharasmiyo vissajjetvā nisīdi. **Upasaṅkamī**ti domanassābhibhūto āhiṇḍanto "sukhena vatāyam samaṇo³ nisinno"ti cintetvā upasaṅkami.

Ajjasaṭṭhiṁ na dissantīti ajja chadivasamattakā paṭṭhāya na dissanti. Pāpakāti lāmakā tilakhāṇukā. Tena kira tilakhette vapite tadaheva devo vassitvā tile paṁsumhi osīdāpesi, pupphaṁ vā phalaṁ vā gahetuṁ nāsakkhiṁsu. Yepi vaḍḍhiṁsu, tesaṁ upari pāṇakā patitvā paṇṇāni khādiṁsu, ekapaṇṇadupaṇṇā khāṇukā avasissiṁsu. Brāhmaṇo khettaṁ oloketuṁ gato te disvā "vaḍḍhiyā me tilā gahitā, tepi naṭṭhā"ti domanassajāto ahosi, taṁ gahetvā imaṁ gāthamāha.

Ussoļikāyāti ussāhena kaṇṇanaṅguṭṭhādīni ukkhipitvā vicarantā<sup>4</sup> uppatanti. Tassa kira anupubbena bhogesu parikkhīṇesu pakkhipitabbassa abhāvena tucchakoṭṭhā ahesuṁ. Tassa ito cito ca sattahi gharehi āgatā mūsikā te tucchakoṭṭhe<sup>5</sup> pavisitvā uyyānakīļaṁ kīļantā viya naccanti, taṁ gahetvā evamāha.

Uppāṭakehi sañchannoti uppāṭakapāṇakehi sañchanno. Tassa kira brāhmaṇassa sayanatthāya santhataṁ tiṇapaṇṇasanthāraṁ koci antarantarā paṭijagganto natthi. So divasaṁ araññe kammaṁ katvā sāyaṁ āgantvā tasmiṁ nipajjati. Athassa uppāṭakapāṇakā sarīraṁ ekacchannaṁ karontā khādanti, taṁ gahetvā evamāha.

<sup>1.</sup> Abhi 2. 261 pitthe jhānavibhange.

<sup>3.</sup> Samaņo Gotamo (Syā)

<sup>4.</sup> Viravantā (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 9. 174 pithe.

<sup>5.</sup> Tucchakotthāni (Ka)

Vidhavāti matapatikā. Yāva kira tassa brāhmaņassa gehe vibhavamattā<sup>1</sup> ahosi, tāva tā vidhavāpi hutvā patikulesu vasitum labhimsu. Yadā pana so niddhano jāto, tadā tā "pitugharam² gacchathā"ti sassusasurādīhi nikkaḍḍhitā tato tasseva gharam āgantvā vasantiyo brāhmaṇassa bhojanakāle "gacchatha ayyakena saddhim bhuñjathā"ti putte pesenti, tehi pātiyam hatthesu otāritesu brāhmaṇo hatthassa okāsam na labhati. Tam gahetvā imam gāthamāha.

Piṅgalāti kaļārapiṅgalā. Tilakāhatāti kāļasetādivaṇṇehi tilakehi āhatagattā. Sottaṁ pādena bodhetīti niddaṁ okkantaṁ pādena paharitvā pabodheti. Ayaṁ kira brāhmaṇo mūsikasaddena ubbāļho uppāṭakehi ca khajjamāno sabbarattiṁ niddaṁ alabhitvā paccūsakāle niddāyati. Atha naṁ akkhīsu nimmilitamattesveva "kiṁ karosi brāhmaṇa, pacchā ca pubbe ca gahitassa iṇassa vaḍḍhi matthakaṁ pattā, satta dhītaro posetabbā, idāni iṇāyikā āgantvā gehaṁ parivāressanti, gaccha kammaṁ karohī"ti pādena paharitvā pabodheti. Taṁ gahetvā imaṁ gāthamāha.

Iṇāyikāti yesam anena hatthato iṇam gahitam. So kira kassaci hatthato ekam kahāpaṇam kassaci dve kassaci dasa -pa- kassaci satanti evam bahūnam gatthato iṇam aggahesi, te divā brāhmaṇam apassantā "gehato tam nikkhantameva gaṇhissāmā"ti balavapaccūse gantvā codenti. Tam gahetvā imam gāthamāha.

Bhagavā tena brāhmaņena imāhi sattahi gāthāhi dukkhe kathite "yaṁ yaṁ brāhmaņa tayā dukkhaṁ kathitaṁ, sabbametaṁ mayhaṁ natthī"ti dassento paṭigāthāhi brāhmaṇassa dhammadesanaṁ vaḍḍhesi. Brāhmaṇo tā gāthā sutvā Bhagavati pasanno saraṇesu patiṭṭhāya pabbajitvā arahattaṁ pāpuṇi. Taṁ dassetuṁ evaṁ vutte bhāradvājagottoti-ādi vuttaṁ. Tattha alatthāti labhi.

Tañca pana brāhmaṇam Bhagavā pabbājetvā ādāya Jetavanam gantvā punadivase tena therena pacchāsamanena Kosalarañño gehadvāram

agamāsi. Rājā "Satthā āgato"ti sutvā pāsādā oruyya vanditvā hatthato pattam gahetvā Tathāgatam uparipāsādam āropetvā varāsane nisīdāpetvā gandhodakena pāde dhovitvā satapākatelena makkhetvā yāgum āharāpetvā rajatadaṇḍam suvaṇṇakaṭacchum gahetvā Satthu upanāmesi. Satthā pattam pidahi. Rājā Tathāgatassa pādesu patitvā "sace me bhante doso atthi, khamathā"ti āha. Natthi mahārājāti. Atha kasmā yāgum na gaṇhathāti. Palibodho atthi mahārājāti. Kim pana bhante yāgum agaṇhanteheva labhitabbo esa palibodho, paṭibalo aham palibodham dātum¹, gaṇhatha² bhanteti. Satthā aggahesi. Mahallakattheropi dīgharattam chāto yāvadattham yāgum pivi. Rājā khādanīyabhojanīyam datvā bhattakiccāvasāne Bhagavantam vanditvā āha—"Bhagavā tumhe paveṇiyā āgate Okkākavamse uppajjitvā cakkavattisirim pahāya pabbajitvā loke aggatam patto, ko nāma bhante tumhākam palibodho"ti. Mahārāja etassa mahallakattherassa palibodho amhākam palibodhasadisovāti.

Rājā theram vanditvā "ko bhante tumhākam palibodho"ti pucchi. Iņapalibodho mahārājāti. Kittako bhanteti. Gaņehi mahārājāti. Rañño "ekam dve satam sahassan"ti gaņentassa anguliyo nappahonti. Athekam purisam pakkositvā "gaccha bhaņe nagare bherim carāpehi 'sabbe bahudhītikabrāhmaņassa iņāyikā rājangaņe sannipatantū'ti". Manussā bherim sutvā sannipatimsu. Rājā tesam hatthato paṇṇāni āharāpetvā sabbesam anūnam dhanamadāsi. Tattha suvaṇṇameva satasahassagghanakam ahosi. Puna rājā pucchi "aññopi atthi bhante palibodho"ti. Iṇam nāma mahārāja datvā muccitum sakkā, etā pana satta dārikā mahāpalibodhā mayhanti. Rājā yānāni pesetvā tassa dhītaro āharāpetvā attano dhītaro katvā tam tam kulagharam pesetvā "aññopi bhante atthi palibodho"ti pucchi. Brāhmaṇī mahārājāti. Rājā yānam pesetvā tassa brāhmaṇim āharāpetvā ayyikaṭṭhāne ṭhapetvā puna pucchi "aññopi bhante atthi palibodho"ti.

<sup>1.</sup> Kātuṁ (Syā)

Natthi mahārājāti vutte rājāpi cīvaradussāni dāpetvā "bhante mamasantakam tumhākam bhikkhubhāvam jānāthā"ti āha. Āma mahārājāti. Atha nam rājā āha "bhante cīvarapiņḍapātādayopi sabbe paccayā amhākam santakā bhavissanti, tumhe Tathāgatassa manam gahetvā samaṇadhammam karothā"ti. Thero tatheva appamatto samaṇadhammam karonto nacirasseva āsavakkhayam pattoti. . Dasamam.

Paṭhamo vaggo<sup>1</sup>.

2. Upāsakavagga

# 1. Kasibhāradvājasuttavannanā

197. Dutiyavaggassa<sup>2</sup> paṭhame **Magadhesū**ti evaṁnāmake janapade. **Dakkhiṇāgirismin**ti Rājagahaṁ parivāretvā ṭhitassa girino dakkhiṇabhāge janapado atthi, tasmiṁ janapade, tattha vihārassāpi tadeva nāmaṁ. **Ekanāļāyaṁ brāhmaṇagāme**ti Ekanāļāti tassa gāmassa nāmaṁ. Brāhmaṇā panettha sambahulā paṭivasanti, brāhmaṇabhogo eva vā so<sup>3</sup>. Tasmā "Brāhmanagāmo"ti vuccati.

Tena kho pana samayenāti yam samayam Bhagavā Magadharaṭṭhe Ekanāļam brāhmaṇagāmam upanissāya Dakkhiṇagirimahāvihāre brāhmaṇassa indriyaparipākam āgamayamāno viharati, tena samayena. Kasibhāradvājassāti so brāhmaṇo kasim nissāya jīvati, bhāradvājoti cassa gottam. Pañcamattānīti pañca pamāṇāni, anūnāni anadhikāni pañcanaṅgalasatānīti vuttam hoti. Payuttānīti yojitāni, balībaddānam khandhesu ṭhapetvā yuge yottehi yojitānīti attho.

Vappakāleti vappanakāle bījanikkhepasamaye. Tattha dve vappāni kalalavappañca paṁsuvappañca. Paṁsuvappaṁ idha adhippetaṁ, tañca kho paṭhamadivase maṅgalavappaṁ. Tatthāyaṁ upakaraṇasampadā—tīṇi balībaddasahassāni upaṭṭhāpitāni honti, sabbesaṁ suvaṇṇamayāni siṅgāni paṭimukkāni, rajatamayā khurā,

2. Upāsakavaggassa (Syā)

<sup>1.</sup> Arahantavaggo (Syā)

<sup>3.</sup> Brāhmaṇabhogova heso (Ka)

sabbe setamālāhi ceva gandhapañcaṅgulīhi ca alaṅkatā paripuṇṇapañcaṅgā¹ sabbalakkhaṇasampannā, ekacce kāļā añjanavaṇṇā², ekacce setā phalikavaṇṇā³, ekacce rattā pavāļavaṇṇā, ekacce kammāsā masāragallavaṇṇā. Evaṁ pañcasatā kassakā sabbe ahatasetavatthā gandhamālālaṅkatā dakkhiṇa-aṁsakūṭesu patiṭṭhitapupphacumbaṭakā haritālamanosilālañjanujjalagattā⁴ dasa dasa naṅgalā ekekagumbā hutvā gacchanti. Naṅgalānaṁ sīsañca yugañca patodā ca suvaṇṇakhacitā. Paṭhamanaṅgale aṭṭha balībaddhā yuttā, sesesu cattāro cattāro, avasesā kilantaparivattanatthaṁ ānītā. Ekekagumbe ekekabījasakaṭaṁ ekeko kasati, ekeko vappati.

Brāhmaņo pana pageva massukammam kārāpetvā nhāyitvā sugandhagandhehi vilitto pañcasatagghanakam vattham nivāsetvā sahassagghanakam ekamsam karitvā ekekissā anguliyā dve dveti vīsati angulimuddikāyo kannesu sīhakundalāni sīse brahmavethanam patimuncitvā suvannamālam kanthe katvā brāhmanaganaparivuto kammantam vosāsati. Athassa brāhmanī anekasatabhājanesu pāyāsam pacāpetvā mahāsakatesu āropetvā gandhodakena nhāyitvā sabbālankāravibhūsitā brāhmanīganaparivutā kammantam agamāsi. Gehampissa haritupalittam vippakinnalājam punnaghatakadalidhajapatākāhi alankatam gandhapupphādīhi sukatabalikammam, khettanca tesu tesu thānesu samussitaddhajapatākam ahosi. Parijanakammakārehi saddhim osataparisā addhateyyasahassā ahosi, sabbe ahatavatthā, sabbesam pāyāsabhojanameva patiyattam.

Atha brāhmaņo suvaņņapātim dhovāpetvā pāyāsassa pūretvā sappimadhuphāṇitehi abhisaṅkharitvā naṅgalabalikammam kārāpesi. Brāhmaṇī pañcannam kassakasatānam suvaṇṇarajatakamsatambalohamayāni bhājanāni dāpetvā suvaṇṇakaṭacchum gahetvā pāyāsena parivisantī gacchati<sup>5</sup>. Brāhmaṇo pana balikammam kāretvā rattabandhikāyo<sup>6</sup> upāhanāyo ārohitvā rattasuvaṇṇadaṇḍakam gahetvā "idha pāyāsam detha, idha

- 1. Paripunnangapaccangā (Sī)
- 3. Balākavaṇṇā (Sī), balāhakavaṇṇā (Syā)
- 5. Parivisati (Ka)

- 2. Ajinavannā (Ka)
- 4. ...añjanujjalagattā (Tīkā)
- 6. Rattabaddhakāyo (Syā)

sappim detha, idha sakkharam dethā"ti vosāsamāno vicarati. Ayam tāva kammante pavatti.

Vihāre pana yattha yattha Buddhā vasanti, tattha tattha nesam devasikam panca kiccāni bhavanti. Seyyathidam? Purebhattakiccam pacchābhattakiccam purimayāmakiccam majjhimayāmakiccam pacchimayāmakiccanti.

Tatridam purebhattakiccam—Bhagavā hi pātova utthāya upatthākānuggahattham sarīraphāsukatthañca mukhadhovanādiparikammam katvā yāva bhikkhācāravelā, tāva vivittāsane vītināmetvā bhikkhācāravelāya nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā cīvaram pārupitvā pattamādāya kadāci ekako, kadāci bhikkhusamghaparivuto gāmam vā nigamam vā pindāya pavisati kadāci pakatiyā, kadāci anekehi pātihāriyehi vattamānehi. Sevyathidam? Pindāya pavisato Lokanāthassa purato purato gantvā mudugativo vātā<sup>1</sup> pathavim sodhenti, valāhakā udakaphusitāni muñcantā magge renum vūpasametvā upari vitānam hutvā titthanti, apare vātā pupphāni upaharitvā<sup>2</sup> magge okiranti. Unnatā bhūmippadesā onamanti, onatā unnamanti. Pādanikkhepasamaye samāva bhūmi hoti, sukhasamphassāni padumapupphāni vā pāde sampaticchanti. Indakhīlassa anto thapitamatte dakkhinapāde sarīrā chabbannarasmiyo nikkhamitvā suvannarasasiñcanāni<sup>3</sup> viya citrapataparikkhittāni viya ca pāsādakūtāgārādīni karontiyo<sup>4</sup> ito cito ca vidhāvanti. Hatthiassavihangādayo sakasakatthānesu thitāyeva madhurenākārena saddam karonti, tathā bherivīnādīni tūriyāni manussānañca kāyūpagāni ābharaṇāni. Tena saññanena manussa jananti "ajja Bhagava idha pindaya pavittho"ti. Te sunivatthā supārutā gandhapupphādīni ādāya gharā nikkhamitvā antaravīthim patipajjitvā Bhagavantam gandhapupphādīhi sakkaccam pūjetvā vanditvā "amhākam bhante dasa bhikkhū, amhākam vīsati, amhākam bhikkhusatam dethā"ti yācitvā Bhagavatopi pattam gahetvā āsanam paññāpetvā sakkaccam pandapātena patimānenti.

<sup>1.</sup> Mudugatavātā (Syā)

<sup>3.</sup> Suvaņņarasapiñjarāni (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Upari haritvā (Syā)

<sup>4.</sup> Alankarontiyo (Ka)

Bhagavā katabhattakicco tesam santānāni oloketvā tathā dhammam deseti, yathā keci saraṇagamane patiṭṭhahanti, keci pañcasu sīlesu, keci sotāpattisakadāgāmi-anāgāmiphalānam aññatarasmim, keci pabbajitvā aggaphale arahatteti. Evam mahājanam anuggahetvā uṭṭhāyāsanā vihāram gacchati. Tattha gandhamaṇḍalamāļe paññattavarabuddhāsane nisīdati bhikkhūnam bhattakiccapariyosānam āgamayamāno. Tato bhikkhūnam bhattakiccapariyosāne upaṭṭhāko Bhagavato nivedeti. Atha Bhagavā Gandhakuṭim pavisati. Idam tāva purebhattakiccam.

Atha Bhagavā evam katapurebhattakicco Gandhakutiyā upatthāne nisīditvā pāde pakkhāletvā pādapīthe thatvā bhikkhusamgham ovadati "bhikkhaye appamādena sampādetha, dullabho Buddhuppādo lokasmim, dullabho manussattapatilābho, dullabhā saddhāsampatti<sup>1</sup>, dullabhā pabbajjā, dullabham saddhammassavanan"ti. Tattha keci Bhagavantam kammatthānam pucchanti. Bhagavā tesam cariyānurūpam kammatthānam deti. Tato sabbepi Bhagavantam vanditvā attano attano rattitthānadivāthānāni gacchanti, keci araññam, keci rukkhamūlam, keci pabbatādīnam añnataram, keci Cātumahārājikabhavanam -pa- keci Vasavattibavananti. Tato Bhagavā Gandhakutim pavisitvā sace ākankhati, dakkhinena passena sato sampajāno muhuttam sīhaseyam kappeti. Atha samassāsitakāyo utthahitvā dutiyabhāge lokam voloketi. Tatiyabhāge yam gāmam vā nigamam vā upanissāya viharati, tattha mahājano purebhattam dānam datvā pacchābhattam sunivattho supāruto gandhapupphādīni ādāya vihāre sannipatati. Tato Bhagavā sampattaparisāya anurūpena pāṭihāriyena gantvā dhammasabhāyam paññattavarabuddhāsane nisajja dhammam deseti kālayuttam samayayuttam. Atha kālam viditvā parisam uyyojeti, manussā Bhagavantam vanditvā pakkamanti. Idam pacchābhattakiccam.

So evam niṭṭhitapacchābhattakicco sace gattāni osiñcitukāmo hoti, Buddhāsanā vuṭṭhāya nhānakoṭṭhakam pavisitvā upaṭṭhākena paṭiyāditaudakena gattāni ñatum gāhāpeti. Upaṭṭhākopi Buddhāsanam ānetvā papphoṭetvā Gandhakuṭipariveṇe paññāpeti. Bhagavā surattadupaṭṭam² nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā uttarāsaṅgam katvā tattha āgantvā

nisīdati ekakova muhuttam paṭisallīno. Atha bhikkhū tato tato āgamma Bhagavato upaṭṭhānam gacchanti. Tattha ekacce pañham pucchanti, ekacce kammaṭṭhānam, ekacce dhammassavanam yācanti. Bhagavā tesam adhippāyam sampādento purimayāmam vītināmeti. Idam purimayāmakiccam.

Purimayāmakiccapariyosāne pana bhikkhūsu Bhagavantam vanditvā pakkamantesu sakaladasasahassilokadhātudevatāyo okāsam labhamānā Bhagavantam upasankamitvā pañham pucchanti yathābhisankhatam antamaso caturakkharampi. Bhagavā tāsam tāsam devatānam pañham vissajjento majjhimayāmam vītināmeti. Idam majjhimayāmakiccam.

Pacchimayāmam pana tayo koṭṭhāse katvā purebhattato paṭṭhāya nisajjāpīļitassa sarīrassa kilāsubhāvamocanattham ekam koṭṭhāsam caṅkamena vītināmeti. Dutiyakoṭṭhāse Gandhakuṭim pavisitvā dakkhiṇena passena sato sampajāno sīhaseyyam kappeti. Tatiyakoṭṭhāse paccuṭṭhāya nisīditvā purimabuddhānam santike dānasīlādivasena katādhikārapuggaladassanattham Buddhacakkhunā lokam oloketi. Idam pacchimayāmakicam.

Tadāpi evam olokento Kasibhāradvājam brāhmaņam arahattassa upanissayasampannam disvā "tattha mayi gate kathā pavattissati, kathāvasāne dhammadesanam suttvā eso brāhmaņo saputtadāro tīsu saraņesu patiṭṭhaya asītikoṭidhanam mama sāsane vippakiritvā aparabhāge nikkhamma pabbajitvā arahattam pāpuṇissatī"ti ñatvā tattha gantvā katham samuṭṭhāpetvā dhammam desesi. Etamattham dassetum atha kho Bhagavātiādi vuttam.

Tattha **pubbaṇhasamayan**ti bhummatthe upayogavacanam, pubbaṇhasamayeti attho. **Nivāsetvā**ti paridahitvā. Vihāracīvaraparivattanavasenetam vuttam. **Pattacīvaramādāyā**ti pattam hatthehi, cīvaram kāyena ādiyitvā, sampaṭicchitvā dhāretvāti attho. Bhagavato kira piṇḍāya pavisitukāmassa bhamaro viya vikasitapadumadvayamajjham, indanīlamaṇivaṇṇaselamayapatto hatthadvayamajjham āgacchati. Tam evamāgatam pattam hatthehi sampaṭicchitvā cīvarañca parimaṇḍalam pārutam kāyena dhāretvāti vuttam hoti.

Tenupasaṅkamīti yena maggena kammanto gantabbo, tena ekakova upasaṅkami. Kasmā pana naṁ bhikkhū nānubandhiṁ sūti? Yadā hi Bhagavā ekakova katthaci gantukāmo hoti, yāva bhikkhācāravelā¹ dvāraṁ pidahitvā Antogandhakuṭiyaṁ nisīdati. Bhikkhū tāya saññāya jānanti "ajja Bhagavā ekakova piṇḍāya caritukāmo, addhā kañci eva² vinetabbapuggalaṁ addassā"ti. Te attano pattacīvaraṁ gahetvā Gandhakuṭiṁ padakkhiṇaṁ katvā vanditvā bhikkhācāraṁ gacchanti. Tadā ca Bhagavā evamakāsi, tasmā bhikkhū nānubandhiṁsūti.

Parivesanā vattatīti tesam suvannabhājanādīni gahetvā nisinnānam pañcasatānam kassakānam parivisanā vippakatā hoti. **Ekamantam atthāsī**ti vattha thitam brāhmano passati, tathārūpe dassanūpacāre kathāsavanaphāsuke uccatthāne atthāsi. Thatvā ca<sup>3</sup> rajatasuvannarasapiñjaram candimasūriyānam pabham atirocamānam samantato sarīrappabham muñci, yāya ajjhotthatatthā brāhmanassa kammantasālābhittirukkhakasitamattikapindādayo suvannamayā viya ahesum. Atha manussā bhuñjantā ca kasantā ca sabbakiccāni pahāya asītianubyañjanaparivāram dvattimsamahāpurisalakkhanapatimanditam sarīram byāmappabhāparikkhepavibhūsitam bāhuyugalam jangamam viya<sup>4</sup> padumasaram, rasmijālasamujjalitatārāganamiva gaganatalam, vijjulatāvinaddhamiva ca kanakasikharam<sup>5</sup> siriyā jalamānam Sammāsambuddham ekamantam thitam disvā hatthapāde dhovitvā añjalim paggayha samparivāretvā atthamsu. Evam tehi samparivāritam addasā kho Kasibbāradvājo brāhmano Bhagavantam pindāya thitam, disvāna Bhagavantam etadavoca aham kho samana kasami ca vapami cati.

Kasmā panāyam evamāha, kim samantapāsādike pasādanīye uttamadamathasamathamanuppattepi Tathāgate appasādena, udāhu aḍḍhatiyānam janasahassānam pāyāsam paṭiyādetvāpi kaṭacchubhikkhāya maccherenāti? Ubhayathāpi no, Bhagavato panassa dassanena atittam nikkhittakammantam janam disvā "kammabhangam me kātum āgato"ti anattamanatā ahosi,

<sup>1.</sup> Bhikkhācāravelāya (Syā)

<sup>2.</sup> Ekam (Syā)

<sup>3.</sup> Gantvā (Syā)

<sup>4.</sup> Sassīrikataradassanam jangamamiva (Sī)

<sup>5.</sup> Kanakagirisikharam (Sī), pavarakanakasikharam (Syā)

tasmā evamāha. Bhagavato ca lakkhaņasampattim disvā "sacāyam kammante appayojayissa, sakalajambudīpe manussānam sīse cūļāmaņi viya abhavissa, ko nāmassa attho na sampajjissati, evamevam alasatāya kammante appayojetvā vappamangalādīsu piņḍāya caratī"tipissa anattamanatā ahosi. Tenāha "aham kho samaņa kasāmi ca vapāmi ca, kasitvā ca vapitvā ca bhunjāmī"ti.

Ayam kirassa adhippāyo—mayhampi tāva kammantā na byāpajjanti, na camhi yathā tvam evam lakkhaṇasampanno, tvampi kasitvā ca vapitvā ca bhuñjassu, ko te attho na sampajjeyya evam lakkhaṇasampannassāti. Apicāyam assosi "Sakyarājakule kira kumāro uppanno, so cakkavattirajjam pahāya pabbajito"ti. Tasmā idāni "ayam so"ti ñatvā "Cakkavattirajjam pahāya kilantosī"ti upārambham āropento evamāha. Apica tikkhapañño esa brāhmaṇo, na Bhagavantam apasādento bhaṇati, Bhagavato pana rūpasampattim disvā puññasampattim sambhāvayamāno kathāpavattanatthampi evamāha. Atha Bhagavā veneyyavasena sadevake loke aggakassakavappakabhāvam attano dassento ahampi kho brāhmaṇātiādimāha.

Atha brāhmaņo cintesi—"ayam samaņo 'ahampi kasāmi ca vapāmi cā'ti bhaṇati, na cassa oļārikāni yuganaṅgalādīni kasibhaṇdāni passāmi, kiṁ nu kho musā bhaṇatī''ti Bhagavantaṁ pādatalato paṭṭhāya yāva kesaggā¹ olokayamāno aṅgavijjāya katādhikārattā dvattiṁsavaralakkhaṇasampattimassa ñatvā "aṭṭhānametaṁ, yaṁ evarūpo musā bhaṇeyyā''ti sañjātabahumāno Bhagavati samaṇavādaṁ pahāya gottena Bhagavantaṁ samudācaramāno na kho pana mayaṁ passāma bhoto Gotamassāti-ādimāha. Bhagavā pana yasmā pubbadhammasabhāgatāya kathanaṁ nāma Buddhānaṁ ānubhāvo, tasmā Buddhānubhāvaṁ dīpento saddhā bījanti-ādimāha.

Kā panettha pubbadhammasabhāgatā, nanu brāhmaṇena Bhagavā naṅgalādikasisambhārasamāyogaṁ puṭṭho apucchitassa² bījassa sabhāgatāya āha "saddhā bījan"ti, evañca sati kathāpi ananusandhikā hoti. Na hi Buddhānaṁ

ananusandhikakathā nāma atthi, napi pubbadhammassa asabhāgatāya kathenti<sup>1</sup>. Evam panettha anusandhi veditabbā—brāhmaṇena hi Bhagavā yuganaṅgalādikasisambhāravasena kasim pucchito, so tassa anukampāya "idam apucchitan"ti aparihāpetvā samulam sa-upakāram sasambhāram saphalam kasim paññāpetum mūlato paṭṭhāya dassento "saddhā bījan"ti-ādimāha. Tattha bījam kasiyā mūlam tasmim sati kattabbato, asati akattabbato, tappamāṇena ca kattabbato. Bīje hi sati kasim karonti, na asati. Bījappamāṇena ca kusalā kassakā khettam kasanti, na ūnam "mā no sassam parihāyī"ti, na adhikam "mā no mogho vāyāmo ahosī"ti. Yasmā ca bījameva mūlam, tasmā Bhagavā mūlato paṭṭhāya kasisambhāram dassento tassa brāhmaṇassa kasiyā pubbadhammassa bījassa sabhāgatāya attano kasiyā pubbadhammam dassento āha "saddhā bījan"ti. Evamettha pubbadhammasabhāgatāpi veditabbā.

Pucchitamyeva vatvā apucchitam pacchā kim na vuttanti ce? Tassa upakārabhāvato ca dhammasambandhasamatthabhāvato ca. Ayam hi brāhmaņo paññavā, micchādiṭṭhikule² pana jātattā saddhārahito, saddhārahito ca paññavā paresam saddhāya attano avisaye apaṭipajjamāno visesam nādhigacchati, kilesakālussiyaparāmaṭṭhāpi³ cassa dubbalā saddhā balavatiyā paññāya sahasā vattamānā atthasiddhim na karoti hatthinā saddhim ekadhure yutto goṇo viya. Itissa saddhā upakārikāti tam brāhmaṇam saddhāya patiṭṭhāpentena pacchāpi vattabbo ayamatto desanākusalatāya pubbe vutto. Bījassa ca upakārikā vuṭṭhi, sā tadanantaramyeva vuccamānā samatthā hoti. Evam dhammasambandhasamatthabhāvato pacchāpi vattabbo ayamattho, añño ca evarūpo īsāyottādi pubbe vuttoti veditabbo.

Tattha sampasādalakkhaṇā saddhā, okappanalakkhaṇā vā. **Bījan**ti pañcavidham bījam mūlabījam khandhabījam phalubījam aggabījam bījabījameva pañcamanti. Tam sabbampi viruhaṇaṭṭhena bījanteva<sup>4</sup> saṅkham gacchati.

<sup>1.</sup> Kathentīti (?)

<sup>2.</sup> Aññataramicchāditthikule (Syā)

<sup>3.</sup> Kilesakāļussiyāpagatamattā sampasādamattalakkhaņāpi (Syā)

<sup>4.</sup> Bījabījantveva (Sya)

Tattha yathā brāhmaṇassa kasiyā mūlabhūtaṁ bījaṁ dve kiccāni karoti, heṭṭhā mūlena patiṭṭhāti, upari aṅkuraṁ uṭṭhāpeti, evaṁ Bhagavato kasiyā mūlabhūtā saddhā heṭṭhā sīlamūlena patiṭṭhāti, upari samathavipassanaṅkuraṁ uṭṭhāpeti. Yathā ca taṁ mūlena pathavirasaṁ āporasaṁ gahetvā nāḷena dhaññaparipākagahaṇatthaṁ vaḍḍhati, evamayaṁ sīlamūlena samathavipassanārasaṁ gahetvā ariyamagganāḷena ariyaphaladhaññaparipākagahaṇatthaṁ vaḍḍhati. Yathā ca taṁ subhūmiyaṁ patiṭṭhahitvā mūlaṅkurapaṇṇanāḷakaṇḍapasavehi, vuddhiṁ virūḷiṁ vepullaṁ patvā khīraṁ janetvā anekasāliphalabharitaṁ sālisīsaṁ nipphādeti, evamesā cittasantāne patiṭṭhahitvā chahi visuddhīhi vuddhiṁ virūḷhiṁ vepullaṁ patvā ñāṇadassanavisuddhikhīraṁ janetvā anekapaṭisambhidābhiññābharitaṁ¹ arahattaphalaṁ nipphādeti. Tena vuttaṁ "saddhā bījan"ti.

Kasmā pana aññesu paropaññāsāya kusaladhammesu ekato uppajjamānesu saddhāva "bījan"ti vuttāti ce? Bījakiccakaraṇato. Yathā hi tesu viññāṇaṁyeva vijānanakiccaṁ karoti, evaṁ saddhā bījakiccaṁ. Sā ca sabbakusalānaṁ mūlabhūtā. Yathāha "saddhājāto upasaṅkamati, upasaṅkamanto payirupāsati -pa- paññāya ca naṁ ativijjha passatī"ti².

Akusaladhamme ceva kāyañca tapasīti **tapo.** Indriyasamvaravīriyadhutangadukkarakārikānam etam adhivacanam, idha pana indriyasamvaro adhippeto. **Vuṭṭhī**ti vassavuṭṭhi vātavuṭṭhīti-ādi anekavidhā, idha vassavuṭṭhi adhippetā. Yathā hi brāhmaṇassa vassavuṭṭhisamanuggahitam bījam bījamūlakañca sassam viruhati na milāyati nipphattim gacchati, evam Bhagavato indriyasamvarasamanuggahitā saddhā, saddhāmūlā ca sīlādayo dhammā viruhanti na milāyanti nipphattim gacchanti. Tenāha "tapo vutthī"ti.

Paññā meti ettha vutto me-saddo purimapadesupi yojetabbo "saddhā me bījam, tapo me vuṭṭhī"ti. Tena kim dīpeti? Yathā brāhmaṇa tayā vapite khette sace vuṭṭhi atthi, iccetam kusalam. No ce atthi, udakampi tāva dātabbam hoti. Tathā mayā hiri-īse paññāyuganangale manoyottena ekābaddhe kate vīriyabalībadde yojetvā satipācanena vijjhitvā attano cittasantānakhettamhi saddhābīje

vapite vuṭṭhiyā abhāvo nāma natthi, ayam pana me niccakālam indriyasamvaratapo vuṭṭhīti.

**Paññā**ti kāmāvacarādibhedato anekavidhā, idha pana saha vipassanāya maggapaññā adhippetā. Yuganaṅgalanti yugañca naṅgalañca yuganaṅgalaṁ. Yathā hi brāhmanassa yuganangalam, evam Bhagavato duvidhāpi vipassanā pañña ca. Tattha yatha yugam īsāya upanissāyam hoti, purato<sup>1</sup> ca īsābaddham hoti, yottānam nissayam hoti, balībaddhānam ekato gamanam dhāreti<sup>2</sup>, evam paññā hirippamukhānam dhammānam upanissavā hoti. Yathāha "pañnuttarā sabbe kusalā dhammā"ti <sup>3</sup> ca, "pañnā hi setthā kusalā vadanti, nakkhattarājāriva tārakānan"ti<sup>4</sup> ca. Kusalānam dhammānam pubbangamatthena purato ca hoti. Yathāha "sīlam sirī cāpi<sup>5</sup> satanca dhammo, anvāyikā paññavato bhavantī"ti<sup>4</sup>. Hirivippayogena anuppattito pana īsābaddhā hoti. Manosankhātassa samādhiyottassa nissayapaccayato yottānam nissayā hoti. Accāraddhātilīnabhāvapatisedhanato vīriyabalībaddānam ekato gamanam dhāreti, yathā ca nangalam phālayuttam kasanakāle pathavighanam bhindati, mūlasantānakāni padāleti, evam satiyuttā paññā vipassanākāle dhammānam santatisamūhakiccārammanaghanam bhindati, sabbakilesamūlasantānakāni padāleti. Sā ca kho lokuttarāva, itarā pana lokikāpi siyā. Tenāha "paññā me yuganangalamn"ti.

Hirīyati pāpakehi dhammehīti **hirī.** Taggahaņena tāya avippayuttam ottappampi gahitameva hoti. **Īsā**ti yuganaṅgalasandhārikā rukkhalaṭṭhi. Yathā hi brāhmaṇassa īsā yuganaṅgalaṁ dhāreti, evaṁ Bhagavatopi hirī lokiyalokuttarapaññāsaṅkhātaṁ yuganaṅgalaṁ dhāreti hiri-abhāve paññāya abhāvato. Yathā ca īsāpaṭibaddhayuganaṅgalaṁ kiccakaraṁ hoti acalaṁ asithilaṁ, evaṁ hiripaṭibaddhā ca paññā kiccakārī hoti acalā asithilā abbokiṇṇā ahirikena. Tenāha "hirī īsā"ti. Munātīti mano, cittassetaṁ nāmaṁ. Idha pana manosīsena taṁsampayutto samādhi adhippeto. **Yottan**ti rajjubandhanaṁ. Taṁ tividhaṁ īsāya saha

<sup>1.</sup> Dhurato (Ka)

<sup>2.</sup> Vāreti (Ka)

<sup>3.</sup> Am 3. 153, 341 pitthesu.

<sup>4.</sup> Khu 6. 10 pitthe Jātake.

<sup>5.</sup> Sīlam hiriñcāpi (Sī)

yugassa bandhanam, yugena saha balībaddānam bandhanam, sārathinā saha balībaddānam ekābandhananti. Tattha yathā brāhmaṇassa yottam īsāyugabalībadde ekābaddhe katvā sakakicce paṭipādeti, evam Bhagavato samādhi sabbeva te hiripaññāvīriyadhamme ekārammaṇe avikkhepasabhāvena bandhitvā sakakicce paṭipādeti. Tenāha "mano yottan"ti.

Cirakatādimattham saratīti sati. Phāletīti phālo. Pājenti etenāti pājanam. Tam ima "pācanan"ti vuttam. Patodassetam nāmam. Phālo ca pācananca phālapācanam. Yathā hi brāhmaṇassa phasapācanam, evam Bhagavato vipassanāsampayuttā maggasampayuttā ca sati. Tattha yathā phālo nangalam anurakkhati, purato cassa gacchati, evam sati kusalākusalānam¹ dhammānam gatiyo samanvesamānā ārammaṇe vā upaṭṭhāpayamānā paññānangalam rakkhati. Tenevesā "satārakkhena cetassa viharatī"ti-ādīsu² viya ārakkhāti vuttā. Appamussanavasena cassā purato hoti. Satiparicite hi dhamme paññā pajānāti, no pamuṭṭhe. Yathā ca pācanam balībaddānam vijjhanabhayam dassentam samsīditum na deti, uppathagamanam vāreti, evam sati vīriyabalībaddānam apāyabhayam dassentī kosajjasamsīdanam na deti, kāmaguṇasaṅkhāte agocare cāram nivāretvā kammaṭṭhāne niyojentī uppathagamanam vāreti. Tenāha "sati me phālapācanan"ti.

Kāyaguttoti tividhena kāyasucaritena gutto. Vacīguttoti catubbidhena vacīsucaritena gutto. Ettāvatā pātimokkhasamvarasīlam vuttam. Āhāre udare yatoti ettha āhāramukhena sabbapaccayānam gahitatthā catubbidhepi paccaye yato samyato nirupakkilesoti attho. Iminā ājīvapārisuddhisīlam vuttam. Udare yatoti udare yato samyato mitabhojī, āhāre mattaññūti vuttam hoti. Iminā bhojane mattaññutāmukhena paccayapaṭisevanasīlam vuttam. Tena kim dīpeti? Yathā tvam brāhmaṇa bījam vapitvā³ sassaparipālanattham kaṇṭakavatim vā rukkhavatim vā pākāraparikkhepam vā karosi, tena te gomahimsamigagaṇā pavesam alabhantā sassam na vilumpanti, evamahampi tam saddhābījam vapitvā nānappakārakusalasassaparipālanattham kāyavacīāhāraguttimayam tividham parikkhepam

karomi, tena me rāgādi-akusaladhammagomahimsamigagaṇā pavesam alabhantā nānappakārakam kusalasassam na vilumpantīti.

Saccaṁ karomi niddānanti ettha dvīhākārehi avisaṁvādanaṁ saccaṁ. Niddānanti chedanaṁ lunanaṁ uppāṭanaṁ. Karaṇatthe cetaṁ¹ upayogavacanaṁ veditabbaṁ. Ayaṁ hettha attho "saccena karomi niddānan"ti. Kiṁ² vuttaṁ hoti—yathā tvaṁ bāhiraṁ kasiṁ katvā sassadūsakānaṁ tiṇānaṁ hatthena vā asitena vā niddānaṁ karosi, evaṁ ahampi ajjhattikaṁ kasiṁ katvā kusalasassadūsakānaṁ visaṁvādanatiṇānaṁ saccena niddānaṁ karomīti. Yathābhūtañāṇaṁ vā ettha saccanti veditabbaṁ. Tena attasaññādīnaṁ tiṇānaṁ niddānaṁ karomīti dasseti. Atha vā niddānanti chedakaṁ lāvakaṁ uppāṭakanti attho. Yathā tvaṁ dāsaṁ vā kammakaraṁ vā niddānaṁ karosi, "niddehi tiṇānī"ti tiṇānaṁ chedakaṁ lāvakaṁ uppāṭakaṁ karosi, evamahaṁ saccaṁ karomīti dsseti, atha vā saccanti diṭṭhisaccaṁ. Tamahaṁ niddānaṁ karomi, chinditabbaṁ lunitabbaṁ uppāṭetabbaṁ karomīti. Iti imesu dvīsu vikappesu upayogenevattho yujjati.

Soraccaṁ me pamocananti ettha yaṁ taṁ "kāyiko avītikkamo vācasiko avītikkamo"ti sīlameva "soraccan"ti vuttaṁ, na taṁ adhippetaṁ. "Kāyagutto"ti-ādinā hi taṁ vuttameva. Arahattaphalaṁ pana adhippetaṁ. Taṁ hi sundare nibbāne ratattā "soraccan"ti vuccati. Pamocananti yogavissajjanaṁ. Idaṁ vuttaṁ hoti—yathā tava pamocanaṁ punapi sāyanhe vā dutiyadivase vā anāgatasaṁvacchare vā yojetabbato appamocanameva hoti, na mama evaṁ. Na hi mama antarā mocanaṁ nāma atthi. Ahaṁ hi Dīpaṅkaradasabalakālato paṭṭhāya paññānaṅgale vīriyabalībadde yojetvā kappasatasahassādhikāni cattāri asaṅkhyeyyāni mahākasiṁ kasanto tāva na muñciṁ, yāva na sammāsambodhiṁ abhisambujjhiṁ. Yadā ca me sabbaṁ taṁ kālaṁ khepetvā bodhimūle aparājitapallaṅke nisinnassa sabbaguṇaparivāraṁ arahattaphalaṁ udapādi, tadā mayā³ taṁ sabbussukkapaṭippassaddhiyā pamuttaṁ, na dāni puna yojetabbaṁ bhavissatīti. Etamatthaṁ sandhāyāha "soraccaṁ me pamocanan"ti.

Vīriyam me dhuradhorayhanti ettha vīriyanti kāyikacetasiko vīriyārambho. Dhuradhorayhanti dhurāyam dhorayham, dhurāvahanti attho. Yathā hi brāhmaṇassa dhurāyam dhorayhākaḍḍhitam naṅgalam bhūmighanam bhindati, mūlasantānakāni ca padāleti, evam Bhagavato vīriyākaḍḍhitam paññānaṅgalam yathāvuttam ghanam bhindati, kilesasantānakāni ca padāleti. Tenāha "vīriyam me dhuradhorayyan"ti. Atha vā purimadhurāvahattā dhurā, mūladhurāvahattā dhorayhā, dhurā ca dhorayhā ca dhuradhorayhā. Iti yathā brāhmaṇassa ekekasmim naṅgale catubalībaddapabhedam dhuradhorayham vahantam uppannuppannam tiṇamūlaghātañceva sassasampattiñca sādheti, evam Bhagavato catusammappadhānavīriyabhedam dhuradhorayham vahantam uppannuppannam akusalaghātañceva kusalasampattiñca sādheti. Tenāha "vīriyam me dhuradhorayhan"ti.

Yogakkhemādhivāhananti ettha yogehi khemattā nibbānam yogakkhemam nāma, tam adhikicca vāhīyati, abhimukham vā vāhīyatīti adhivāhanam, yogakkhemassa adhivāhanam yogakkhemādhivāhananti. Idam vuttam hoti—yatha tava dhuradhorayham puratthimadīsu aññataradisābhimukam vāhīyati, tathā mama dhuradhorayham nibbānābhimukham vāhīyatīti. Evam vāhīyamānamva gacchati anivattantam. Yatha tava nangalam vahantam dhuradhorayham khettakotim patvā puna nivattati, evam anivattantam dīpankarakālato na patthāya gacchateva. Yasmā vā tena tena maggena pahīnā kilesā na punappunam pahātabbā honti, yathā tava nangalena chinnāni tināni puna aparasmim samaye chinditabbāni honti, tasmāpi evam pathamamaggavasena ditthekatthe kilese, dutiyavasena olārike, tatiyavasena anusahagate, catutthavasena sabbakilese pajahantam gacchati anivattantam. Atha vā gacchati anivattanti nivattanarahitam hutvā gacchatīti attho. Tanti tam dhuradhorayham. Evamettha attho veditabbo. Evam gacchantañca yathā tava dhuradhorayham na tam thānam gacchati, yattha gantvā kassako asoko virajo hutvā na socati. Etam pana tam thānam gacchati, yattha gantvā na socati. Yattha satipācanena etam vīriyadhuradhorayham codento gantvā mādiso1 kassako asoko virajo hutvā na socati, tam sabbasokasallasamugghātabhūtam nibbānam nāma asankhatam thānam gacchatīti.

Idāni nigamanam karonto **evamesā kasī**ti gāthamāha. Tassāyam sankhepattho—assa¹ brāhmaņa esā saddhābījā tapovuṭṭhiyā anuggahitā kasī paññāmayam yuganaṅgalam hirimayañca īsam manomayena yottena ekābaddham katvā paññānaṅgalena² satiphālam ākoṭetvā satipācanaṁgahetvā kāyavacī-āhāraguttiyā gopetvā saccam niddānam katvā soraccapamocanam vīriyadhuradhorayham yogakkhemābhimukham anivattantam vāhantena kaṭṭhā kasī kammapariyosānam catubbidham sāmañňaphalam pāpitā³, **sā hoti amatapphalā**, sā esā kasī amatapphalā hoti. Amatam vuccati nibbānam, nibbānānisamsā hotīti attho. Sā kho panesā kasī na mamevekassa amatapphalā hoti, atha kho yo koci khattiyo vā brāhmaņo vā vesso vā suddo vā gahaṭṭho vā pabbajito vā etam kasim kasati, so sabbopi etam kasitvāna sabbadukkhā pamuccatīti.

Evam Bhagavā brāhmaņassa arahattanikūţena nibbānapariyosānam katvā desanam niṭṭhāpesi. Tato brāhmaņo gambhīrattham desanam sutvā "mama kasiphalam bhuñjitvā punapi divaseyeva chāto hoti, imassa pana kasī amatapphalā, tassa phalam bhuñjitvā sabbadukkhā pamuccatī"ti ñatvā pasanno pasannākāram karonto **bhuñjatu bhavam Gotamo**ti-ādimāha. Tam sabbam tato parañca vuttatthamevāti. . Paṭhamam.

## 2. Udayasuttavannanā

198. Dutiye **odanena pūresī**ti attano atthāya sampāditena sūpabyañjanena odanena pūretvā adāsi. Bhagavā kira paccūsasamaye lokam olokentova tam brāhmaṇam disvā pātova sarīrapaṭijagganam katvā Gandhakuṭim pavisitvā dvāram pidhāya nisinno tassa bhojanam upasamhariyamānam disvā ekakova pattam amsakūṭe laggetvā Gandhakuṭito nikkhamma nagaradvāre pattam nīharitvā antonagaram pavisitvā paṭipāṭiyā gacchanto brāhmaṇassa dvārakoṭṭhake aṭṭhāsi. Brāhmaṇo Bhagavantam disvā attano sajjitam bhojanam adāsi. Tam sandhāyetam vuttam. **Dutiyampī**ti dutiyadiyasepi. **Tatiyampī**ti tatiyadivasepi. Tāni kira tīṇī divasāni

<sup>1.</sup> Passa (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Paññānaṅgale (Sī)

<sup>3.</sup> Vāpitā (Syā, Ka)

nirantaram brāhmaņassa gharadvāram gacchantassa Bhagavato antarā añño koci uṭṭhāya pattam gahetum samattho nāma nāhosi, mahājano olokentova aṭṭhāsi.

Etadavocāti brāhmaņo tīņi divasāni pattam pūretvā dentopi na saddhāya adāsi, "gharadvāram āgantvā thitassa pabbajitassa bhikkhāmattampi adatvā bhuñjatī"ti upārambhabhayena adāsi. Dadanto ca dve divasāni datvā kiñci avatvāva nivatto. Bhagavāpi kiñci avatvāva pakkanto. Tatiyadivase pana adhivāsetum asakkonto etam "pakatthako"ti-ādivacanam avoca. Bhagavāpi etam vacanam nicchārāpanatthameva yāva tatiyamagamāsi. Tatha pakatthakoti rasagiddho.

Punappunam ceva vapanti bījanti Satthā brāhmaņassa vacanam sutvā "brāhmaņa tvam tīņi divasāni piņḍapātam datvā osakkasi, punappunam kātabbā nāma lokasmim soļasa dhammā"ti vatvā te dhamme dassetum imam desanam ārabhi. Tattha punappunam ceva vapantīti ekasmim sassavāre vuttam. "Alamettāvatā"ti anosakkitvā aparāparesupi sassavāresu ca vapantiyeva. Punappunam vassatīti na ekadivasam vassitvā tiṭṭhati, punappunadivasesupi punappunasamvaccharesupi vassatiyeva, evam janapadā iddhā honti. Etenupāyena sabbattha nayo veditabbo.

Yācakāti imasmim pade Satthā desanākusalatāya attānampi pakkhipitvā dasseti. Khīranikāti khīrakārakā¹ godohakā. Na hi te ekavārameva thanam añchanti, punappunam añchantā dhenum duhantīti attho. Kilamati phandati cāti ayam satto tena iriyāpathena kilamati ceva phandati ca. Gabbhanti soṇasiṅgālādīnampi tiracchānagatānam kucchim. Sivathikanti susānam, matam matam sattam tattha punappunam harantīti attho. Maggañca laddhā apunabbhavāyāti apunabbhavāya maggo nāma nibbānam, tam labhitvāti attho.

**Evaṁ vutte**ti evaṁ Bhagavatā antaravīthiyaṁ ṭhatvāva soļasa punappunadhamme² desentena vutte. **Etadavocā**ti desanāpariyosāne pasanno

saddham puttadāramittañātivaggena Bhagavato pāde vanditvā etam "abhikkantam bho"ti-ādivacanam avoca. . Dutiyam.

# 3. Devahitasuttavannanā

199. Tative **vātehī**ti udaravātehi. Bhagavato kira chabbassāni dukkarakārikam karontassa pasatamuggayūsādīni<sup>1</sup> āhārayato dubbhojanena ceva dukkhaseyyāya ca udaravāto kuppi. Aparabhāge sambodhim patvā panītabhojanam bhuñjantassāpi antarantarā so ābādho attānam dassetiyeva. Tam sandhayetam vuttam. **Upatthako hot**īti pathamabodhiyam anibaddhupatthākakāle upatthāko hoti. Tasmim kira kāle Satthu asītimahātheresu upatthāko abhūtapubbo nāma natthi. Nāgasamālo Upavāno Sunakkhatto Cundo samanuddeso Sāgato bodhi Meghiyoti ime pana Pāliyam āgatupatthākā. Imasmim pana kāle Upavānatthero pātova utthāya parivenasammajjanam dantakatthadānam nhānodakapariyādanam pattacīvaram gahetvā anugamananti sabbam Bhagavato upatthānamakāsi. Upasankamīti pathamabodhiyam kira vīsati vassāni niddhūmam<sup>2</sup> araññameva hoti, bhikkhusamghassa udakatāpanampi na Bhagavatā anuññatam. So ca brahmano uddhanapalim bandhapetva mahacatiyo<sup>3</sup> uddhanamāropetvā unhodakam kāretvā nhānīyacunnādīhi saddhim tam vikkinanto jīvikam kappeti. Nhāyitukāmā tattha gantvā mūlam datvā nhāyitvā gandhe<sup>4</sup> vilimpitvā mālam pilandhitvā pakkamanti. Tasmā thero tattha upasankami.

Kiṁ patthayānoti kiṁ icchānto. Kiṁ esanti kiṁ gavesanto. Pūjito pūjaneyyānanti idaṁ thero Dasabasassa vaṇṇaṁ kathetumārabhi. Gilānabhesajjatthaṁ gatena kira gilānassa vaṇṇo kathetabboti vattametaṁ. Vaṇṇaṁ hi sutvā manussā sakkaccaṁ bhesajjaṁ dātabbaṁ maññanti. Sappāyabhesajjaṁ laddhā gilāno khippameva vuṭṭhāti. Kathentena ca jhānavimokkhasamāpattimaggaphalāni ārabbha kathetuṁ na vaṭṭati. "Sīlavā lajjī kukkuccako bahussuto āgamadharo vaṁsānurakkhako"ti evaṁ pana āgamanīyapaṭipadaṁyeva kathetuṁ vaṭṭati. Pūjaneyyānanti asītimahātherā sadevakena

<sup>1.</sup> Pasatapasatam muggayūsādīni (Syā)

<sup>3.</sup> Mahāpātiyo (Syā)

<sup>2.</sup> Nibaddam (Sī)

<sup>4.</sup> Gandhehi (Syā)

lokena pūjetabbāti pūjaneyyā. Teyeva sakkātabbāti **sakkareyyā**. Tesamyeva apaciti kātabbāti **apaceyyā**. Bhagavā tesam pūjito sakkato apacito ca, iccassa tam guṇam pakāsento thero evamāha. **Hātave**ti haritum.

Phāṇitassa ca puṭanti mahantaṁ nicchārikaṁ guḷapiṇḍaṁ. So kira "kiṁ samaṇassa Gotamassa aphāsukan"ti pucchitvā "udaravāto"ti sutvā "tena hi mayamettha bhesajjaṁ jānāma, ito thokena ukakena udakena idaṁ phāṇitaṁ āloḷetvā nhānapariyosāne pātuṁ detha, iti uṇhodakena bahi parisedo¹ bhavissati, iminā antoti evaṁ samaṇassa Gotamassa phāsukaṁ bhavissatī"ti vatvā therassa patte pakkhipitvā adāsi.

Upasaṅkamīti tasmiṁ kira ābādhe paṭippassaddhe "devahitena Tathāgatassa bhesajjaṁ dinnaṁ, teneva rogo vūpasanto, aho dānaṁ paramadānaṁ brāhmaṇassā"ti kathā vitthārikā jātā. Taṁ sutvā kittikāmo brāhmaṇo "ettakenapi tāva me ayaṁ kittisaddo abbhuggato"ti somanassajāto attanā katabhāvaṁ jānāpetukāmo tāvatakeneva² dasabale vissāsaṁ āpajjitvā upasaṅkami.

Dajjāti dadeyya. Katham hi yajamānassāti kena kāraņena yajantassa. Ijjhatīti samijjhati mahapphalo hoti. Yovedīti yo avedi aññāsi, viditam pākaṭamakāsi "yovetī"tipi pāṭho, yo aveti jānātīti attho. Passatīti dibbacakkhunā passati. Jātikkhayanti arahattam. Abhiññāvositoti jānitvā vosito vosānam katakiccatam patto. Evam hi yajamānassāti iminā khīṇāsave yajanākārena yajantassa. . Tatiyam.

# 4. Mahāsālasuttavaņņanā

200. Catutthe **lūkho lūkhapāvuraņo**ti<sup>3</sup> jiṇṇo jiṇṇapāvuraṇo<sup>4</sup>. **Upasaṅkamī**ti kasmā upasaṅkami? Tassa kira ghare aṭṭhasatasahassadhanaṁ ahosi. So catunnaṁ puttānaṁ āvāhaṁ katvā cattāri satasahassāni

<sup>1.</sup> Sarīrasedo (Ka)

<sup>3.</sup> Lūkhapāpuranoti (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Tāvadeva (Syā)

<sup>4.</sup> Jinnapāpurano (Sī, Syā)

adāsi. Athassa brāhmaṇiyā kālaṅkatāya puttā sammantayiṁsu "sace aññaṁ brāhmaṇiṁ ānessati, tassā kucchiyaṁ nibbattavasena kulaṁ bhijjissati. Handa naṁ mayaṁ saṅgaṇhāmā"ti. Te cattāropi paṇītehi ghāsacchādanādīhi upaṭṭhahantā hatthapādasambādīni karontā saṅgaṇhitvā ekadivasaṁ divā niddāyitvā vuṭṭhitassa hatthapāde sambāhamānā pāṭiyekkaṁ gharāvāse ādīnavaṁ vatvā "mayaṁ tumhe iminā nīhārena yāvajīvaṁ upaṭṭhahissāma, sesadhanampi no dethā"ti yāciṁsu. Brāhmaṇo puna ekekassa satasahassaṁ satasahassaṁ datvā attano nivatthapārupanamattaṁ ṭhapetvā sabbaṁ upabhogaparibhogaṁ cattāro koṭṭhāse katvā niyyādesi. Taṁ jeṭṭhaputto katipāhaṁ upaṭṭhahi.

Atha nam ekadivasam nhatvā āgacchantam dvārakoṭṭhake ṭhatvā suṇhā evamāha "kim tayā jeṭṭhaputtassa satam vā sahassam vā atirekam dinnamatthi, nanu sabbesam dve dve satasahassāni dinnāni, kim sesaputtānam gharassa maggam na jānāsī"ti. So "nassa¹ vasalī"ti kujjhitvā aññassa gharam agamāsi, tatopi katipāhaccayena imināva upāyena palāpito aññassāti evam ekagharepi pavesanam alabhamāno paṇḍaraṅgapabbajjam pabbajitvā bhikkhāya caranto kālānamaccayena jarājiṇṇo dubbhojanadukkhaseyyāhi milātasarīro bhikkhācārato² āgamma pīṭhakāya nipanno niddam okkamitvā vuṭṭhāya nisinno attānam oloketvā puttesu patiṭṭham apassanto cintesi "samaṇo kira Gotamo abbhākuṭiko uttānamukho sukhasambhāso paṭisanthārakusalo, sakkā samaṇam Gotamam upasaṅkamitvā paṭisanthāram labhitun"ti nivāsanapāvuraṇam³ saṇṭhapetvā bhikkhābhājanamādāya yena Bhagavā tenupasaṅkami.

**Dārehi sampuccha gharā nikkhāmentī**ti sabbam mama santakam gahetvā mayham niddhanabhāvam ñatvā attano bhariyāhi saddhim mantayitvā mam gharā nikkaḍḍhāpenti.

Nandissanti nandijāto tuṭṭho pamudito ahosim. Bhavamicchisanti vuḍḍhim patthayim. Sāva vārenti sūkaranti yathā sunakhā vaggavaggā hutvā

<sup>1.</sup> Vinassa (Syā)

<sup>2.</sup> Bhikkhāya caranto (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Nivāsanapārupanam (Sī, Syā)

bhussantā bhussantā sūkaram vārenti, punappunam mahāravam ravāpenti, evam dārehi saddhim mam bahum vatvā viravantam palāpentīti attho.

Asantāti asappurisā. Jammāti lāmakā. Bhāsareti bhāsanti. Puttarūpenāti puttevesena. Vayogatanti tayo vaye gatam atikkantam pacchimavaye thitam mam. Jahantīti pariccajanti.

Nibbhogoti nipparibhogo. Khādanā apanīyatīti asso hi yāvadeva taruņo hoti javasampanno, tāvassa nānārasam khādanam dadanti, jiṇṇam nibbhogam tato apanenti antimavaye tam vattam³ na labhati, gāvīhi saddhim aṭaviyam sukkhatiṇāni khādanto carati⁴. Yathā so asso, eva jiṇṇakāle viluttasabbadhanattā nibbhogo mādisopi bālakānam pitā thero paragaresu bhikkhati.

Yañceti nipāto. Idam vuttam hoti—ye mama puttā anassavā appatissā avasavattino, tehi daņdova kira seyyo sundarataroti. Idānissa seyyabhāvam dassetum caṇḍampi goṇanti-ādi vuttam.

Pure hotīti aggato hoti, tam purato katvā gantum sukham hotīti attho. Gādhamedhatīti udakam otaraṇakāle gambhīre udake patiṭṭham labhati.

Pariyāpuņitvāti uggaņhitvā vācuggatā katvā. Sannisinnesūti tathārūpe brāhmaņānam samāgamadivase sabbālankārapaṭimaṇḍitesu puttesu tam sabham ogāhetvā brāhmaṇānam majjhe mahārahe āsane nisinnesu. Abhāsīti "ayam me kālo"ti sabhāya majjhe pavisitvā hattham ukkhipitvā "bho aham tumhākam gāthā bhāsitukāmo, bhāsite<sup>5</sup> suṇissathā"tivatvā "bhāsa<sup>6</sup> brāhmaṇa suṇomā"ti vutto ṭhitakova abhāsi. Tena ca samayena manussānam vattam hoti "yo mātāpitūnam santakam khādanto mātāpitaro na poseti, so māretabbo"ti. Tasmā te brāhmaṇaputtā pitupādesu nipatitvā "jīvitam no tāta dehī"ti yācimsu. So pituhadayassa puttānam muduttā "mā me bho bālake vināsayittha, posissanti man"ti āha.

<sup>1.</sup> Bhassantā bhassantā (Ka)

<sup>3.</sup> Vuttim (Sī)

<sup>5.</sup> Bhāsāmi vo (Syā)

<sup>2.</sup> Palāpesunti (Sī, Ka)

<sup>4.</sup> Sukkhatiṇāni khādati (Ka)

<sup>6.</sup> Bhāsa bhāsa (Syā)

Athassa putte manussā āhaṁsu "sace bho ajja paṭṭhāya pitaraṁ na sammā paṭijaggissatha, ghātessāma vo"ti. Te bhītā gharaṁ netvā paṭijaggiṁsu. Taṁ dassetuṁ atha kho naṁ brāhmaṇamahāsālanti-ādi vuttaṁ. Tattha netvāti pīṭhe¹ nisīdāpetvā sayaṁ ukkhipitvā nayiṁsu. Nhāpetvāti sarīraṁ telena abbhañjitvā ubbaṭṭetvā gandhacuṇṇādīhi nhāpesuṁ. Brāhmaṇiyopi pakkosāpetvā "ajja paṭṭhāya amhākaṁ pitaraṁ sammā paṭijaggatha, sace pamādaṁ āpajjissatha, gharato vo nikkaḍḍhissāmā"ti vatvā paṇītabhojanaṁ² bhojesuṁ.

Brāhmano subhojanañca sukhaseyyañca āgamma katipāhaccayena<sup>3</sup> sañjātabalo pīnitindriyo attabhāvam oloketvā "ayam me sampatti samanam Gotamam nissāya laddhā"ti pannākāram ādāya Bhagavato santikam agamāsi. Tam dassetum atha kho soti-ādi vuttam. Tattha etadavocāti dussayugam pādamūle thapetvā etam avoca. Saranagamanāvasāne cāpi Bhagavantam evamāha "bho Gotama mayham puttehi cattāri dhurabhattāni dinnāni, tato aham dve tumhākam dammi, dve sayam paribhuñjissāmī"ti. Kalyānam brāhmana, pātiyekkam pana mā niyyādehi, amhākam ruccanatthānameva gamissāmāti. "Evam bho"ti kho brāhmano Bhagavantam vanditvā gharam gantvā putte āmantesi "tātā samaņo Gotamo mayham sahāyo, tassa dve dhurabhattāni dinnāni, tumhe tasmim sampatte mā pamajjathā"ti. Sādhu tātāti. Punadivase Bhagavā pubbanhasamaye pattacīvaram ādāya jetthaputtassa nivesanadvāram gato. So Satthāram disvāva hatthato pattam gahetvā gharam pavesetvā mahārahe pallanke nisīdāpetvā panītabhojanamadāsi. Satthā punadivase itarassa, punadivase itarassāti patipātiyā sabbesam gharāni agamāsi. Sabbe tatheva sakkāram akamsu.

Athekadivasam jeṭṭhaputtassa ghare maṅgalam paccupaṭṭhitam. So pitaram āha "tāta kassa maṅgalam demā"ti. Amhe aññam na jānāma, nanu samaṇo Gotamo mayham sahāyoti. Tena hi tumhe pañcahi bhikkhusatehi saddhim svātanāya samanam Gotamam nimantethāti. Brāhmano tatthā

<sup>1.</sup> Pītthe āsane (Sī)

<sup>2.</sup> Paṇītabhojanehi (Ka)

<sup>3.</sup> Katipāhamyeva (Syā), katipāhasseva (Ka)

akāsi. Bhagavā adhivāsetvā punadivase bhikkhusamghaparivuto tassa gehadvāram agamāsi. So haritupalittam sabbālankārapaṭimaṇḍitam geham Satthāram pavesetvā Buddhappamukham bhikkhusamgham paññattāsanesu nisīdāpetvā appodakapāyāsanceva khajjakavikatinca adāsi.

Antarabhattasmim yeva brāhmaṇassa cattāropi puttā Satthu santike nisīditvā āhamsu "bho Gotama mayam amhākam pitaram paṭijaggāma nappamajjāma, passathassa attabhāvan"ti. Satthā "kalyāṇam vo katam, mātāpituposakam nāma porāṇakapaṇḍitānam āciṇṇamevā"ti vatvā Mahānāgajātakam¹ nāma kathetvā cattāri saccāni dīpetvā dhammam desesi. Desanāpariyosāne brāhmaṇo saddhim catūhi ca puttehi catūhi ca suṇhāhi desanānusārena ñāṇam pesetvā sotāpattiphale patiṭṭhito. Tato paṭṭhāya Satthā na sabbakālam tesam geham agamāsīti. . Catuttham.

# 5. Mānatthaddhasuttavannanā

201. Pañcame **mānatthaddho**ti vātabharitabhastā viya mānena thaddho. **Ācariyan**ti sippuggahaṇakāle ācariyo anabhivādentassa sippaṁ na deti, aññasmiṁ pana kāle taṁ na abhivādeti, atthībhāvampissa na jānāti. **Nāyaṁ samaṇo**ti evaṁ kirassa ahosi "yasmā ayaṁ samaṇo mādise jātisampannabrāhmaṇe sampatte paṭisanthāramattampi na karoti, tasmā na kiñci jānātī"ti.

Abbhutavittajātāti abhūtapubbāya² tuṭṭhiyā samannāgatā. Kesu cassāti kesu bhaveyya. Kyassāti ke assa puggalassa. Apacitā assūti apacitim dassetum yuttā bhaveyyum. Arahanteti imāya gāthāya desanākusalattā attānam antokatvā pūjaneyyam dasseti. . Pañcamam.

# 6. Paccanīkasuttavaņņanā

202. Chaṭṭhe "sabbaṁ setan"ti vutte "sabbaṁ kaṇhan"ti-ādinā nayena paccanīkaṁ karontassevassa sātaṁ sukhaṁ hotīti paccanīkasāto.

Yo ca vineyya sārambhanti yo karaņuttariyalakkhaṇam sārambham vinetvā suṇātīti attho. . Chaṭṭham.

#### 7. Navakammikasuttavannanā

203. Sattame Navakammikabhāradvājoti so kira araññe rukkham chindāpetvā tattheva pāsādakūṭāgārādīni yojetvā nagaram āharitvā vikkiṇāti, iti navakammam nissāya jīvatīti navakammiko, gottena Bhāradvājoti Navakammikabhāradvājo. Disvānassa etadagosīti chabbaṇṇarasmiyo vissajjetvā nisinnam Bhagavantam disvāna assa etam ahosi. Vanasminti imasmim vanasaṇḍe. Ucchinnamūlam me vananti mayham kilesavanam ucchinnamūlam. Nibbanathoti nikkilesavano. Eko rameti ekako abhiramāmi. Aratim vippahāyāti pantasenāsanesu ceva bhāvanāya ca ukkaṇṭhitam jahitvā. . Sattamam.

#### 8. Katthahārasuttavannanā

204. Aṭṭhame antevāsikāti veyyāvaccaṁ katvā sippuggaṇhanakā dhammantevāsikā. Nisinnanti chabbaṇṇarasmiyo vissajjetvā nisinnaṁ. Gambhīrarūpeti gambhīrasabhāve.

Bahubheraveti tatraṭṭhakasaviññāṇaka-aviññāṇakabheravehi bahubherave. Vigāhiyāti anupavisitvā. Aniñjamānenāti-ādīni kāyavisesanāni, evarūpena kāyenāti attho. Sucārurūpam vatāti atisundaram vata jhānam jhāyasīti vadati.

Vanavassito munīti vanam avassito Buddhamuni. Idanti idam tumhākam evam vane nisinnakāraņam mayham accherarūpam paṭibhāti. Pītimanoti tuṭṭhacitto. Vane vaseti vanamhi vasi.

Maññāmahanti maññāmi aham. Lokādhipatisahabyatanti lokādhipatimahābrahmunā sahabhāvam. Ākaṅkhamānoti icchamāno. Tidivam anuttaranti idam brahmalokameva sandhāyāha. Kasmā bhavam vijanamaraññamassitoti aham tāva brahmalokam ākaṅkhamānoti maññāmi. Yadi evam na hoti, atha me ācikkha, kasmā bhavanti pucchati. Brahmapattiyāti

setthapattiyā. Idha idam tapo kasmā karosīti aparenapi ākārena pucchati.

Kaṅkhāti taṇhā. Abhinandanāti abhinandanavasena taṇhāva vuttā. Anekadhātūsūti anekasabhāvesu ārammaṇesu. Puthūti nānappakārā taṇhā sesakilesā vā. Sadāsitāti niccakālaṁ avassitā<sup>1</sup>. Aññāṇamūlappabhavāti avijjāmūlā hutvā jātā. Pajappitāti taṇhāva "idampi mayhaṁ, ikampi mayhan"ti pajappāpanavasena pajappitā nāmāti vuttā. Sabbā mayā byantikatāti sabbā taṇhā mayā aggamaggena vigatantā nirantā katā. Samūlikāti saddhiṁ aññānamūlena.

Anūpayoti anupagamano. Sabbesu dhammesu visuddhadassanoti iminā sabbaññutaññāṇaṁ dīpeti. Sambodhimanuttaranti arahattaṁ sandhāyāha. Sivanti seṭṭhaṁ. Jhāyāmīti dvīhi jhānehi jhāyāmi. Visāradoti vigatasārajjo. . Atthamaṁ.

## 9. Mātuposakasuttavaņņanā

205. Navame **peccā**ti ito patigantvā. . Navamam.

#### 10. Bhikkhakasuttavannanā

206. Dasame **idhā**ti imasmim bhikkhubhāve. **Vissam dhamman**ti duggandham akusaladhammam. **Bāhitvā**ti<sup>2</sup> aggamaggena jahitvā. **Sankhāyā**ti ñāṇena. **Save bhikkhūti vuccatī**ti so ve bhinnakilesattā bhikkhu nāma vuccatī. . Dasamam.

# 11. Sangāravasuttavannanā

207. Ekādasame **paccetī**ti icchati pattheti. **Sādhu bhante**ti āyācamāno āha. Therassa kiresa gihisahāyo, tasmā thero "ayaṁ varāko maṁ sahāyaṁ labhitvāpi micchādiṭṭhiṁ gahetvā mā apāyapūrako ahosī"ti āyācati. Apicesa mahāparivāro,

<sup>1.</sup> Vase avassitā (Syā)

tasmim pasanne pañcakulasatāni<sup>1</sup> anuvattissantīti maññamānopi āyācati. **Atthavasan**ti atthānisamsam atthakāraṇam. **Pāpan**ti pāṇātipātādi-akusalam. **Pavāhemī**ti galappamāṇam udakam otaritvā pavāhemi palāpemi. **Dhammo**ti gāthā vuttatthāva. . Ekādasamam.

#### 12. Khomadussasuttavannanā

208. Dvādasame **khomadussam nāmā**ti khomadussānam ussannattā evamladdhanāmam. **Sabhāyan**ti sālāyam. **Phusāyatī**ti phusitāni muñcati vassati. Satthā kira tam sabham upasankamitukāmo "mayi evamevam upasankamante aphāsukadhātukam hoti, ekam kāraṇam paṭicca upasankamissāmī"ti adhiṭṭhānavasena vuṭṭhim uppādesi. **Sabhādhamman**ti sukhanisinne kira asancāletvā ekapassena pavisanam tesam sabhādhammo nāma, na mahājanam cāletvā ujukameva pavisanam. Bhagavā ca ujukameva āgacchati, tena te kupitā Bhagavantam hīļentā "ke ca muṇḍakā samaṇakā, ke ca sabhādhammam jānissantī"ti āhamsu. **Santo**ti paṇḍitā sappurisā. **Pahāyā**ti ete rāgādayo jahitvā rāgādivinayāya dhammam bhaṇanti, tasmā te santo nāmāti. . Dvādasamam.

Upāsakavaggo dutiyo.

Brāhmaņasamyuttavaņņanā niţţhitā.

<sup>1.</sup> Pañcakulasatāni ca (Sī), pañcakulasatāni sāsanam (Syā), pañcakulasatānimam (Ka)

# 8. Vangīsasamyutta

## 1. Nikkhantasuttavannanā

209. Vaṅgīsasaṁyuttassa paṭhame aggāļave cetiyeti Āļaviyaṁ aggacetiye. Anuppanne Buddhe Aggāļava¹ Gotamakādīni yakkhanāgādīnaṁ bhavanāni² cetiyāni ahesuṁ. Uppanne Buddhe tāni apanetvā manussā vihāre kariṁsu. Tesaṁ tāneva nāmāni jātāni. Nigrodhakappenāti nigrodharukkhamūlavāsinā Kappattherena. Ohiyyakoti ohīnako. Vihārapāloti so kira tadā avassiko hoti pattacīvaraggahaṇe akovido. Atha naṁ therā bhikkhū "āvuso imāni chattupāhanakattarayaṭṭhi-ādīni olokento nisīdā"ti vihārarakkhakaṁ katvā piṇḍāya pavisiṁsu. Tena vuttaṁ "vihārapālo"ti. Samalaṅkaritvāti attano vibhavānurūpena alaṅkārena alaṅkaritvā. Cittaṁ anuddhaṁsetīti kusalacittaṁ viddhaṁseti vināseti. Taṁ kutettha labbhāti etasmiṁ rāge uppanne taṁ kāraṇaṁ kuto labbhā. Yaṁ me paroti yena me kāraṇena añño puggalo vā dhammo vā anabhiratiṁ vinodetvā idāneva abhiratiṁ uppādeyya, ācariyupajjhāyāpi maṁ vihāre ohāya gatā.

Agārasmāti agārato nikkhantam. Anagāriyanti pabbajjam upagatanti attho. Kaṇhatoti kaṇhapakkhato mārapakkhato ādhāvanti. Uggaputtāti uggatānam puttā mahesakkhā rājaññabhūtā. Daļhadhamminoti daļadhanuno, uttamappamāṇam ācariyadhanum dhārayamānā. Sahassam apalāyinanti ye te samantā sarehi parikireyyum, tesam apalāyīnam saṅkham dassento "sahassan"ti āha. Etato³ bhiyyoti etasmā sahassā atirekatarā. Neva mam byādhayissantīti mam cāletum na sakkhissanti. Dhamme samhi patiṭṭhitanti anabhiratim vinodetvā abhiratim uppādanasamatthe sake sāsanadhamme patiṭṭhitam. Idam vuttam hoti—issāsasahasse tāva samantā sarehi parikirante sikkhito puriso daṇḍakam gahetvā sabbe sare sarīre apatamāne antarāva paharitvā pādamūle pāteti.

<sup>1.</sup> Āļavaka (Ka)

Tattha ekopi issāso dve sare ekato na khipati, imā pana itthiyo rūpārammaṇādivasena pañca pañca sare ekato khipanti. Evaṁ khipantiyo etā sacepi atirekasahassā honti, neva maṁ cāletuṁ sakkhissantīti.

Sakkhī hi me sutam etanti mayā hi sammukhā etam sutam.

Nibbānagamanam magganti vipassanam sandhāyāha. So hi nibbānassa pubbabhāgamaggo, lingavipallāsena na "maggan"ti āha. Tattha meti tasmim me attano taruṇavipassanāsankhāte nibbānagamanamagge¹ mano nirato.

Pāpimāti kilesam ālapati. Maccūtipi tameva ālapati. Na me maggampi dakkhasīti yathā me bhavayoni-ādīsu gatamaggampi na passasi, tathā karissāmīti. . Paṭhamam.

#### 2. Aratīsuttavannanā

210. Dutiye nikkhamatīti vihārā nikkhamati. Aparajju vā kāleti dutiyadivase vā bhikkhācārakāle. Vihāragaruko kiresa thero. Aratiñca ratiñcāti sāsane aratim kāmaguņesu ca ratim. Sabbaso gahasitañca vitakkanti pañcakāmaguṇagehanissitam pāpavitakkañca sabbākārena pahāya. Vanathanti kilesamahāvanam. Kuhiñcīti kismiñci ārammaņe. Nibbanathoti nikkilesavano. Aratoti taṇhāratirahito.

Pathaviñca vehāsanti pathaviṭṭhitañca itthipurisavatthālaṅkārādivaṇṇaṁ, vehāsaṭṭhakañca candasūriyobhāsādi. Rūpagatanti rūpameva. Jagatogadhanti jagatiyā ogadhaṁ, antopathaviyaṁ nāgabhavanagatanti attho. Parijīyatīti parijīrati. Sabbamaniccanti sabbaṁ taṁ aniccaṁ. Ayaṁ therassa mahāvipassanāti vadanti. Evaṁ tamaccāti evaṁ samāgantvā. Caranti mutattāti viññātattabhāvā viharanti.

Upadhīsūti khandhakilesābhisaṅkhāresu. Gadhitāti giddhā. Diṭṭhasuteti cakkhunā diṭṭhe rūpe, sotena sute sadde. Paṭighe ca mute cāti ettha paṭighapadena gandharasā gahitā, mutapadena phoṭṭhabbārammaṇaṁ. Yo ettha na limpatīti yo etesu pañcakāmaguṇesu taṇhādiṭṭhilepehi² na limpati.

Atha saṭṭhinissitā savitakkā, puthū janatāya adhammā niviṭṭhāti atha cha-ārammaṇanissitā puthū adhammavitakkā janatāya niviṭṭhāti attho.

Na ca vaggagatassa kuhiñcīti tesam vasena na katthaci kilesavaggagato<sup>1</sup> bhaveyya. No pana duṭṭhullabhāṇīti duṭṭhullavacanabhāṇīpi na siyā. Sa bhikkhūti so evamvidho bhikkhu nāma hoti.

Dabboti dabbajātiko paṇḍito. Cirarattasamāhitoti dīgharattaṁ samāhitacitto. Nipakoti nepakkena samannāgato pariṇatapañño. Apihālūti nittaṇho. Santaṁ padanti nibbānaṁ. Ajjhagamā munīti adhigato muni. Paṭicca parinibbuto kaṅkhati kālanti nibbānaṁ paṭicca kilesaparinibbānena parinibbuto parinibbānakālaṁ āgameti. . Dutiyaṁ.

#### 3. Pesalasuttavannanā

211. Tatiye atimaññatīti "kim ime mahallakā, na etesam Pāļi, na Aṭṭhakathā, na padabyañjanamadhuratā, amhākam pana Pāļipi Aṭṭhakathāpi nayasatena nayasahassena upaṭṭhātī"ti atikkamitvā maññati. Gotamāti Gotamabuddhasāvakattā attānam ālapati. Mānapathanti mānārammaṇañceva mānasahabhuno ca dhamme. Vippaṭisārīhuvāti vippaṭisārī ahuvā, ahosīti attho. Maggajinoti maggena jitakileso. Kittiñca sukhañcāti vaṇṇabhaṇanañca kāyikacetasikasukhañca. Akhilodha padhānavāti akhilo idha padhānavā vīriyasampanno. Visuddhoti visuddho bhaveyya. Asesanti nissesam navavidham. Vijjāyantakaroti vijjāya kilesānam antakaro. Samitāvīti rāgādīnam samitatāya samitāvī. . Tatiyam.

# 4. Ānandasuttavannanā

212. Catutthe **rāgo**ti āyasmā Ānando mahāpuñño sambhāvito, tam rājarājamahāmattādayo nimantetvā antonivesane nisīdāpenti. Sabbālankārapaṭimanḍitāpi itthiyo theram upasankamitvā vanditvā tālavaṇṭena bījenti², upanisīditvā pañham pucchanti dhammam suṇanti. Tattha āyasmato Vangīsassa navapabbajitassa ārammaṇam pariggahetum asakkontassa itthirūpārammaṇe rāgo cittam anuddhamseti. So saddhāpabbajitattā³ ujujātiko kulaputto "ayam me rāgo vaḍḍhitvā diṭṭhadhammikasamparāyikam attham

<sup>1.</sup> Kilesavaṭṭagato (Syā)

<sup>3.</sup> Saddhāya pabbajitattā (Syā)

nāseyyā"ti cintetvā anantaram nisinnova therassa attānam āvikaronto **kāmarāgenā**ti-ādimāha.

Tattha nibbāpananti rāganibbānakāraṇam. Vipariyesāti vipallāsena. Subham rāgūpasañhitanti rāgaṭṭhāniyam iṭṭhārammaṇam. Parato passāti aniccato passa. Mā ca attatoti attato mā passa. Kāyagatā tyatthūti kāyagatā te atthu. Animittañca bhāvehīti niccādīnam nimittānam ugghāṭitattā vipassanā animittā nāma, tam bhāvehīti vadati. Mānābhisamayāti mānassa dassanābhisamayā ceva pahānābhisamayā ca. Upasantoti rāgādisantatāya upasanto. . Catuttham.

#### 5. Subhāsitasuttavannanā

213. Pañcame aṅgehīti kāraṇehi, avayavehi vā. Musāvādāveramaṇiādīni hi cattāri subhāsitavācāya kāraṇāni, saccavacanādayo cattāro avayavā. Kāraṇatthe ca aṅgasadde¹ "catūhī"ti nissakkavacanaṁ hoti, avayavatthe karaṇavacanaṁ. Samannāgatāti samanu-āgatā pavattā yuttā ca. Vācāti samullapanavācā, yā "vācā girā byappatho"ti² ca, "nelā kaṇṇasukhā"ti³ ca āgatā. "Yā pana vācāya ce kataṁ kamman"ti evaṁ viññattica, "yā catūhi vacīduccaritehi ārati -pa-. Ayaṁ vuccati sammāvācā"ti⁴ evaṁ virati ca, "pharusavācā bhikkhave āsevitā bhāvitā bahulīkatā nirayasaṁvattanikā hotī"ti⁵ evaṁ cetanā ca vācāti āgatā, na sā idha adhippetā. Kasmā? abhāsitabbato. Subhāsitāti suṭṭhu bhāsitā. Tenassā atthāvahataṁ dīpeti. No dubhāsitāti na duṭṭhu bhāsitā. Tenassā anatthāvahanapahānataṁ dīpeti. Anavajjāti rāgādivajjarahitā. Imināssā kāraṇasuddhiṁ catudosābhāvañca dīpeti. Ananuvajjāti anuvādavimuttā. Imināssā sabbākārasampattiṁ dīpeti. Viññūnanti paṇḍitānaṁ. Tena nindāpasaṁsāsu bālā appamāṇāti dīpeti.

<sup>1.</sup> Aṅgasaddo (Sī)

<sup>2.</sup> Abhi 1. 168 pithe.

<sup>3.</sup> Dī 1. 4 pitthe.

<sup>4.</sup> Abhi 2. 113 pitthe.

<sup>5.</sup> Am 3. 78 pitthe.

Subhāsitaṁyeva bhāsatīti puggalādhiṭṭhānāya desanāya catūsu vācaṅgesu aññataraniddosavacanametaṁ¹. No dubbhāsitanti tasseva vācaṅgassa paṭipakkhabhāsananivāraṇaṁ. No dubbhāsitanti iminā micchāvācappahānaṁ dīpeti. Subhāsitanti iminā pahīnamicchāvācena bhāsitabbavacanalakkhaṇaṁ. Aṅgaparidīparidīpanatthaṁ panettha abhāsitabbaṁ pubbe avatvā bhāsitabbamevāha. Esa nayo dhammaṁyevātiādīsupi. Ettha ca paṭhamena pisuṇadosarahitaṁ samaggakaraṇaṁ vacanaṁ vuttaṁ, dutiyena samphappalāpadosarahitaṁ dhammato anapetaṁ mantāvacanaṁ², itarehi dvīhi pharusālikarahitāni piyasaccavacanāni. Imehi khoti-ādinā tāni aṅgānipaccakkhato dassento taṁ vācaṁ nigameti. Yañca aññe paṭiññādīhi avayavehi, nāmādīhi padehi,

lingavacanavibhattikālakārakasampattīhi ca samannāgatam musāvādādivācampi subhāsitanti mañnanti, tam patisedheti.

Avayavādisamannāgatāpi hi tathārūpī vācā dubbhāsitāva hoti attano ca paresañca anatthāvahattā. Imehi pana catūhaṅgehi samannāgatā sacepi milakkhu³ bhāsāpariyāpannā ghaṭaceṭikāgītikapariyāpannāpi⁴ hoti, tathāpi subhāsitāva lokiyalokuttarahitasukhāvahattā. Tathā hi maggapasse sassaṁ rakkhantiyā Sīhaļaceṭikāya⁵ Sīhaļakeneva jātijarāmaraṇayuttaṁ gītikaṁ gāyantiyā saddaṁ sutvā maggaṁ gacchantā saṭṭhimattā vipassakā bhikkhū arahattaṁ pāpuṇiṁsu. Tathā Tisso nāma āraddhavipassako bhikkhu padumasarasamīpena gacchanto padumasare padumāni bhañjitvā—

"Pātova phullitakokanadam<sup>6</sup>, Sūriyālokena bhijjiyate<sup>7</sup>. Evam manussattam gatā sattā, Jarābhivegena maddiyantī"ti—

Imam gītikam gāyantiyā ceṭikāya sutvā arahattam patto.

Buddhantarepi aññataro puriso sattahi puttehi saddhim aṭavito āgamma aññatarāya itthiyā musalena taṇḍule koṭṭentiyā—

- 1. Aññatarassa niddesavacanametaṁ(Sī), aññataraṅganiddesavacanametaṁ (Syā)
- 2. Mattāvacanam (Sī, Syā)
- 4. Ghatapetikāgītaka... (Syā)
- 6. Phullitakokanudam (Ka)

- 3. Milakkha (Sī, Syā)
- 5. Sīhaļapetikāya (Syā)
- 7. Tajjīyate (Sī), maddiyate (Syā)

"Jarāya parimadditam etam, milātachavichammanissitam. Maraņena bhijjati etam, maccussa ghāsamāmisam.

Kimīnam ālayam etam, nānākuņapena pūritam. Asucissa bhājanam etam, kadalikkhandhasamam idan"ti—

Imam gītikam sutvā paccavekkhanto saha puttehi paccekabodhim patto. Evam imehi catūhi angehi samannāgatā vācā sacepi milakkhubhāsāpariyāpannā ghaṭaceṭikāgītikapariyāpannāpi hoti, tathāpi subhāsitāti veditabbā. Subhāsitattā eva ca anavajjā ca ananuvajjā ca viññūnam atthatthikānam atthapatisaranānam, no byañjanapatisaranānanti.

Sāruppāhīti anucchavikāhi. Abhitthavīti pasamsi. Na tāpayeti vippaṭisārena na tāpeyya na vibādheyya¹. Pareti parehi bhindanto nābhibhaveyya na bādheyya. Iti imāya gāthāya apisuṇavācāvasena Bhagavantam thometi. Paṭinanditāti piyāyitā. Yam anādāyāti yam vācam bhāsanto paresam pāpāni appiyāni pharusavacanāni anādāya atthabyañjanamadhuram piyameva bhāsati, tam vācam bhāseyyāti piyavācāvasena abhitthavi.

Amatāti sādhubhāvena amatasadisā. Vuttampi hetam "saccam have sādutaram rasānan"ti². Nibbānāmatapaccayattā vā amatā. Esa dhammo sanantanoti yā ayam saccavācā nāma, esa porāņo dhammo cariyā paveņī. Idameva hi porāṇānam āciṇṇam, na te alikam bhāsimsu. Tenevāha sacce atthe ca dhamme ca, āhu santo patiṭṭhitāti.

Tattha sacce patiṭṭhitattāva attano ca paresañca atthe patiṭṭhitā, atthe patiṭṭhitattā eva dhamme patiṭṭhitā hontīti veditabbā. Saccavisesanameva vā etaṁ. Idaṁ hi vuttaṁ hoti—sacce patiṭṭhitā, kīdise? Atthe ca dhamme ca, yaṁ paresaṁ atthato anapetattā atthaṁ anuparodhakaraṁ³, dhammato anapetattā dhammaṁ dhammikameva atthaṁ sādhetīti. Iti imāya gāthāya saccavacanavasena abhitthavi.

<sup>1.</sup> Na vihetheyya (Sī, Syā) 2. Sam 1. 216 pitthe. 3. Atthānuparodhakaram (Syā)

Khemanti abhayam nirupaddavam. Kena kāraņenāti ce. Nibbānapattiyā dukkhassanta kiriyāya, yasmā kisesanibbānam pāpeti, vaṭṭadukkhassa ca antakiriyāya samvattatīti attho. Atha vā yam Buddho nibbānapattiyā dukkhassantakiriyāyāti dvinnam nibbānadhātūnam atthāya kemamaggappakāsanato¹ khemam vācam bhāsati, sā ve vācānamuttamāti sā vācā sabbavācānam seṭṭhāti evamettha attho daṭṭhabbo. Iti imāya gāthāya mantāvacanavasena Bhagavantam abhitthavanto arahattanikūṭena desanam niṭṭhapesīti . Pañcamam.

## 6. Sāriputtasuttavannanā

214. Chaṭṭhe poriyāti akkharādiparipuṇṇāya. Vissaṭṭhāyāti avibaddhāya apalibuddhāya. Dhammasenāpatissa hi kathentassa pittādīnam vasena apalibuddhavacanam hoti, ayadaṇḍena pahatakamsatālato saddo viya niccharati. Anelagalāyāti anelāya agalāya niddosāya ceva akkhalitapadabyañjanāya ca. Therassa hi kathayato padam vā byañjanam vā na parihāyati. Atthassa viññāpaniyāti atthassa viññāpanasamatthāya. Bhikkhunanti bhikkhūnam.

Saṁkhittenapīti "cattārimāni āvuso ariyasaccāni. Katamāni cattāri. Dukkhaṁ ariyasaccaṁ -pa-. Imāni kho āvuso cattāri ariyasaccāni, tasmātiha āvuso idaṁ dukkhaṁ ariyasaccanti yogo karaṇīyo"ti² evaṁ saṁkhittenapi deseti. Vitthārenapīti "katamaṁ āvuso dukkhaṁ ariyasaccan"ti-ādinā³ nayena tāneva vibhajanto vitthārenapi bhāsati. Khandhādidesanāsupi eseva nayo. Sāļikāyiva nigghosoti yathā madhuraṁ ambapakkaṁ sāyitvā pakkhehi vātaṁ⁴ datvā madhurassaraṁ nicchārentiyā sāļikasakuṇiyā nigghoso, evaṁ therassa dhammaṁ kathentassa madhuro nigghoso hoti. Paṭibhānaṁ udīrayīti samuddato ūmiyo⁵ viya anantaṁ paṭibhānaṁ uṭṭhahati. Odhentīti odahanti⁶. . Chaṭṭhaṁ.

<sup>1.</sup> Khemassa maggassa pakāsanato (Syā)

<sup>3.</sup> Ma 2. 242; Ma 3. 292 pitthesu.

<sup>5.</sup> Ummiyo (Syā)

<sup>2.</sup> Sam 3. 318 piţţhe tannissitapāļi.

<sup>4.</sup> Tālam (Syā)

<sup>6.</sup> Odahanti te (Syā)

#### 7. Pavāranāsuttavannanā

215. Sattame **tadahū**ti tasmim ahu, tasmim divaseti attho. Upavasanti etthāti **uposatho**. Upavasantīti ca sīlena vā anasanena vā upetā hutvā vasantīti attho. So panesa uposathadivaso atthamīcātuddasīpannarasībhedena tividho, tasmā sesadvayanivāranattham pannaraseti vuttam. Pavāranāyāti vassamvutthapavāranāya. Visuddhipavāranātipi etissāva nāmam. Nisinno **hotī**ti sāyanhasamaye sampattaparisāya kālayuttam dhammam desetvā udakakotthake gattāni parisiñcitvā nivatthanivāsano ekamsam Sugatamahācīvaram katvā majjhimatthambham nissāya paññatte varabuddhāsane puratthimadisāya utthahato candamandalassa sirim siriyā abhibhavamāno nisinno hoti. **Tuṇhībhūtaṁ tuṇhībhūtan**ti<sup>1</sup> yato yato anuviloketi, tato tato tunhībhūtameva. Tattha hi ekabhikkhussāpi hatthakukkuccam vā pādakukkuccam vā natthi, sabbe niravā santena iriyāpathena nisīdimsu. **Anuviloketvā**ti dissamānapañcapasādehi nettehi anuviloketvā. Handāti vossaggatthe nipāto. Na ca me kiñci garahathāti ettha na ca kiñcīti pucchanatthe na-kāro. Kim me kiñci garahatha, yadi garahatha, vadatha, icchāpemi<sup>2</sup> vo vattunti attho<sup>3</sup>. **Kāyikam vā vācasikam vā**ti iminā kāyavacīdvārāneva pavāreti, na manodvāram, kasmā? Apākatattā. Kāyavacīdvāresu hi doso pākato hoti, na manodvāre. Ikamañce sayatopi hi "kim cintesī"ti pucchitvā cittācāram<sup>4</sup> jānāti. Iti manodvāram apākatattā na pavāreti, no aparisuddhattā. Bodhisattabhūtassāpi hi tassa bhūridattachaddantasankhapāladhamma-pālādikāle manodvāram parisuddham, idanettha vattabbameva natthi.

Etadavocāti Dhammasenāpatiṭṭhāne ṭhitattā bhikkhusaṁghassa bhāraṁ vahanto etaṁ avoca. Na kho mayaṁ bhanteti bhante mayaṁ Bhagavato na kiñci garahāma. Kāyikaṁ vā vācasikaṁ vāti idaṁ catunnaṁ arakkhiyataṁ sandhāya thero āha. Bhagavato hi cattāri arakkhiyāni. Yathāha—

<sup>1.</sup> Tunhībhūtanti (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Vattumhīti atto (Syā)

<sup>2.</sup> Icchāmi (Ka)

<sup>4.</sup> Cittavāram (Syā)

"Cattārimāni bhikkhave Tathāgatassa arakkhiyāni. Katamāni cattāri. Parisuddhakāyasamācāro bhikkhave Tathāgato, natthi Tathāgatassa kāyaduccaritam, yam Tathāgato rakkheyya 'mā me idam paro aññāsī'ti. Parisuddhavacīsamācāro bhikkhave Tathāgato, natthi Tathāgatassa vacīduccaritam, yam Tathāgato rakkheyya 'mā me idam paro aññāsī'ti. Parisuddhamanosamācāro bhikkhave Tathāgato, natthi Tathāgatassa manoduccaritam, yam Tathāgato rakkheyya 'mā me idam paro aññāsī'ti. Parisuddhājīvo bhikkhave Tathāgato, natthi Tathāgatassa micchā-ājīvo, yam Tathāgato rakkheyya 'mā me idam paro aññāsī'ti"1.

Idāni Bhagavato yathābhūtaguņe kathento **Bhagavā hi bhante**tiādimāha. Tattha **anuppannassā**ti Kassapasammāsambuddhato paṭṭhāya aññena samaņena vā brāhmaņena vā anuppāditapubbassa. **Asañjātassā**ti idam anuppannavevacanameva. **Anakkhātassā**ti aññena adesitassa. **Pacchā samannāgatā**ti paṭhamagatassa Bhagavato pacchā samanu-āgatā. Iti thero yasmā sabbepi Bhagavato sīlādayo guņā arahattamaggameva nissāya āgatā, tasmā arahattamaggameva nissāya guṇam kathesi. Tena sabbaguṇā kathitāva honti. **Ahañca kho bhante**ti idam thero sadevake loke aggapuggalassa attano ceva samghassa ca kāyikavācasikam pavārento āha.

Pitarā pavattitanti cakkavattimhi kālaṅkate vā pabbajite vā sattāhaccayena cakkaṁ antaradhāyati, tato dasavidhaṁ dvādasavidhaṁ cakkavattivattaṁ pūretvā nisinnassa puttassa aññaṁ pātubhavati, taṁ so pavatteti. Ratanamayattā pana sadisaṭṭhena² tadeva vattaṁ katvā "pitarā pavattitan"ti vuttaṁ. Yasmā vā so "appossukko tvaṁ deva hohi, ahamanusāsissāmī"ti āha, tasmā pitarā pavattitaṁ āṇācakkaṁ anuppavatteti nāma. Sammadeva anuppavattesīti sammā nayena hetunā kāraṇeneva anuppavattesi. Bhagavā hi catusaccadhammaṁ katheti, thero tameva anukatheti, tasmā evamāha. Ubhatobhāgavimuttāti dvīhi bhāgehi

vimuttā, arūpāvacarasamāpattiyā rūpakāyato vimuttā, aggamaggena nāmakāyatoti. **Paññāvimuttā**ti paññāya vimuttā tevijjādibhāvam appattā khīnāsavā.

Visuddhiyāti visuddhatthāya. Samyojanabandhanacchidāti samyojanasankhāte ceva bandhanasankhāte ca kilese chinditvā ṭhitā. Vijitasangāmanti vijitarāgadosamohasangāmam, mārabalassa vijitattāpi vijitasangāmam. Satthavāhanti aṭṭhangikamaggarathe āropetvā veneyyasattham vāheti samsārakantāram uttāretīti Bhagavā satthavāho, tam satthavāham. Palāpoti antotuccho dussīlo. Ādiccabandhunantiādiccabandhum Satthāram Dasabalam vandāmīti vadati.

#### 8. Parosahassasuttavannanā

216. Aṭṭhame parosahassanti atirekasahassam. Akutobhayanti nibbāne kutoci bhayam natthi, nibbānappattassa vā kutoci bhayam natthīti nibbānam akutobhayam nāma. Isīnam isisattamoti Vipassito paṭṭhāya isīnam sattamako isi.

Kiṁ nu te Vaṅgīsāti idaṁ Bhagavā atthuppattivasena āha. Saṁghamajjhe kira kathā udapādi "Vaṅgīsatthero vissaṭṭhavatto, neva uddese, na paripucchāya, na yonisomanasikāre kammaṁ karoti, gāthā bandhanto cuṇṇiyapadāni karonto vicaratī"ti. Atha Bhagavā cintesi "ime bhikkhū Vaṅgīsassa paṭibhānasampattiṁ na jānanti, cintetvā cintetvā vadatīti mañňanti, paṭibhānasampattimassa jānāpessāmī"ti cintetvā "kiṁ nu te Vaṅgīsā"ti-ādimāha.

Ummaggapathanti<sup>1</sup> anekāni kilesummujjanasatāni, vaṭṭapathattā pana pathanti<sup>2</sup> vuttam. Pabhijja khilānīti rāgakhilādīni pañca bhinditvā carasi. Tam passathāti tam evam abhibhuyya bhinditvā carantam Buddham passatha. Bandhapamuñcakaranti bandhanamocanakaram. Asitanti anissitam. Bhāgaso pavibhajanti satipaṭṭhānādikoṭṭhāsavasena dhammam vibhajantam. Pavibhajjāti vā pāṭho, aṅgapaccaṅgakoṭṭhāsavasena vibhajitvā vibhajitvā passathāti attho.

Oghassāti caturoghassa. Anekavihitanti satipaṭṭhānādivasena anekavidham. Tasmim ca¹ amate akkhāteti tasmim tena akkhāte amate. Dhammaddasāti dhammassa passitāro². Ṭhitā asamhīrāti asamhāriyā hutvā patiṭṭhitā.

Ativijjhāti ativijjhitvā. Sabbaṭṭhitīnanti sabbesaṁ diṭṭhiṭṭhānānaṁ viññāṇaṭṭhitīnaṁ vā. Atikkamamaddasāti atikkamabhūtaṁ nibbānamaddasa³. Agganti uttamadhammaṁ. Aggeti vā pāṭho, paṭhamataranti attho. Dasaddhānanti pañcannaṁ, aggadhammaṁ pañcavaggiyānaṁ, agge vā pañcavaggiyānaṁ dhammaṁ desesīti attho. Tasmāti yasmā esa dhammo sudesitoti jānantena ca pamādo na kātabbo, tasmā. Anusikkheti tisso sikkhā sikkheyya. . Aṭṭhamaṁ.

# 9. Kondaññasuttavannanā

217. Navame Aññāsikoṇḍaññoti<sup>4</sup> paṭhamaṁ dhammassa aññātattā evaṁgahitanāmo thero. Sucirassevāti kīvacirassa? Dvādasannaṁ saṁvaccharānaṁ. Ettakaṁ kālaṁ kattha vihāsīti. Chaddantabhavane Mandākinipokkharaṇiyā tīre Paccekabuddhānaṁ vasanaṭṭhāne. Kasmā? Vihāragarutāya. So hi paññavā<sup>5</sup> mahāsāvako. Yatheva Bhagavato, evamassa dasasahassacakkavāḷe devamanussānaṁ abbhantare guṇā patthaṭāva. Devamanussā Tathāgatassa santikaṁ gantvā gandhamālādīhi pūjaṁ katvā "aggadhammaṁ paṭividdhasāvako"ti anantaraṁ theraṁ upasaṅkamitvā pūjenti. Santikaṁ āgatānañca nāma tathārūpā dhammakathā vā paṭisanthāro vā kātabbo hoti. Thero ca vihāragaruko, tenassa so papañco viya upaṭṭhāti. Iti vihāragarutāya tattha gantvā vihāsi.

Aparampi kāraṇaṁ—bhikkhācāravelāyaṁ tāva sabbasāvakā vassaggena gacchanti. Dhammadesanākāle pana majjhaṭṭhāne alaṅkatabuddhāsanamhi Satthari nisinne dakkhiṇahatthapasse Dhammasenāpati, vāmahatthapasse Mahāmoggallānatthero nisīdati, tesaṁ piṭṭhibhāge Aññāsikoṇḍaññattherassa āsanaṁ paññāpenti. Sesā bhikkhū taṁ parivāretvā nisīdanti. Dve aggasāvakā aggadhammapatividdhattā ca mahallakattā ca there sagāravā theraṁ

- 1. Tasmim te (Sī), tasmim ce (Syā, Ka)
- 3. Nibbānamaddasam (Sī)
- 4. Aññākondaññoti (Sī,Syā), Aññātakondaññoti (Ka)
- 2. Passitā rocitā (Sī)
- 5. Puññavā (Syā)

mahābrahmam viya aggikkhandham viya āsīvisam viya ca maññamānā dhurāsane nisīdantā ottappanti harāyanti. Thero cintesi "imehi dhurāsanatthāya kappasatasahassādhikam asankhyeyyam pāramiyo pūritā, te idāni dhurāsane nisīdantā mama ottappanti harāyanti, phāsuvihāram nesam karissāmī"ti. So patirūpe kāle Tathāgatam upasankamitvā "icchāmaham bhante janapade vasitun"ti āha, Satthā anujāni.

Thero senāsanam samsāmetvā pattacīvaramādāya Chaddantabhavane Mandākinitīram gato. Pubbe Paccekabuddhānam pāricariyāya kataparicayā aṭṭhasahassā hatthināgā theram disvāva "amhākam puññakkhettam āgatan"ti nakhehi caṅkamanam nittiṇam katvā āvaraṇasākhā haritvā therassa vasanaṭṭhānam paṭijaggitvā vattam katvā sabbe sannipatitvā mantayimsu "sace hi mayam 'ayam therassa kattabbam karissati, ayam karissatī'ti paṭipajjissāma¹, thero bahuñātikagāmam gato viya yathādhoteneva pattena gamissati, vārena nam paṭijaggissāma, ekassa pana vāre patte sesehipi nappamajjitabban"ti vāram ṭhapayimsu. Vārikanāgo pātova therassa mukhodakañca dantakatthañca thapeti, vattam karoti.

Mandākinipokkharanī nāma cesā pannāsayojanā hoti. Tassā pañcavīsatiyojanamatte thāne sevālo vā paṇakam vā natthi, phalikavaṇṇam udakameva hoti. Tato param pana katippamane udake addhayojanavitthatam sesapadumavanam pannāsayojanam saram parikkhipitvā thitam. Tadanantaram tava mahantameva rattapadumavanam, tadanantaram rattakumudavanam, tadanantaram setakumudavanam, tadanantaram nīluppalavanam, tadanantaram rattuppalavanam, tadanantaram sugandharattasālivanam, tadanantaram elālukalābukumbhandādīni madhurasāni valliphalāni, tadanantaram addhayojanavitthārameva ucchuvanam, tattha pugarukkhakkhandhappamana ucchu, tasanantaram kadalivanam, yato duve pakkāni khādantā kilamanti, tadanantaram cātippamānaphalam panasavanam, tadanantaram jambuvanam, tadanantaram ambavanam, tadanantaram kapitthavananti. Sankhepato tasmim dahe khāditabbayuttakam phalam nāma natthīti na vattabbam. Kusumānam pupphanasamaye vāto renuvattim utthāpetvā paduminipattesu thapeti, tattha udakaphusitāni patanti. Tato ādiccapākena paccitvā pakkapayoghanikā<sup>2</sup> viya titthati, etam pokkharamadhu

nāma, tam therassa āharitvā denti. Muļālam nangalasīsamattam hoti, tampi āharitvā denti. Bhisam mahābheripokkharappamāṇam hoti, tassa ekasmim pabbe pādaghaṭakappamāṇam khīram hoti, tam āharitvā denti. Pokkharaṭṭhīni madhusakkharāya yojetvā denti. Ucchum pāsāṇapiṭṭhe ṭhapetvā pādena akkamanti. Tato raso paggharitvā soṇḍi-āvāṭe pūretvā¹ ādiccapākena paccitvā khīrapāsāṇapiṇḍo viya tiṭṭhati, tam āharitvā denti. Panasakadali-ambapakkādīsu kathāva natthi.

Kelāsapabbate Nāgadatto² nāma devaputto vasati. Thero kālena kālam tassa vimānadvāram gacchati. So navasappipokkharamadhucuṇṇayuttassa nirudakapāyāsassa pattam pūretvā deti. So kira Kassapabuddhakāle vīsativassasahassāni sugandhasappinā khīrasalākam adāsi. Tenassetam bhojanam uppajjati. Evam thero dvādasa vassāni vasitvā attano āyusankhāram olokento parikkhīṇabhāvam ñatvā "kattha parinibbāyissāmī"ti cintetvā "hatthināgehi mam dvādasa vassāni upaṭṭhahantehi dukkaram katam, Satthāram anujānāpetvā etesamyeva santike parinibbāhissāmī"ti ākāsena Bhagavato santikam agamāsi. Tena vuttam "sucirasseva yena Bhagavā tenupasankamī"ti.

Nāmañcāti kasmā nāmaṁ sāveti? therañhi keci sañjānanti, keci na sañjānanti. Tattha thero cintesi "ye maṁ ajānantā 'ko esa paṇḍarasīso obhaggo gopānasivaṅko mahallako Satthārā saddhiṁ paṭisanthāraṁ karotī'ti cittaṁ padūsessanti, te apāyapūrakā bhavissanti. Ye pana maṁ jānantā 'dasasahassacakkavāļe Satthā viya paññāto pākaṭo mahāsāvako'ti cittaṁ pasādessanti, te saggūpagā bhavissantī"ti sattānaṁ apāyamaggaṁ pidahitvā saggamaggaṁ vivaranto nāmaṁ sāveti.

BuddhānuBuddhoti paṭhamaṁ Satthā³ catthāri saccāni bujjhi, pacchā thero, tasmā Buddhānubuddhoti vuccati. Tibbanikkamoti bāļhavīriyo. Vivekānamti tiṇṇaṁ vivekānaṁ. Tevijjo, cetopariyāyakovidoti chasu abhiññāsu catasso vadati. Itarā dve kiñcāpi na vuttā, thero pana chalabhiññova. Imissā ca gāthāya pariyosāne parisā sannisīdi.

<sup>1.</sup> Pūreti (Syā)

<sup>2.</sup> Nāgadanto (Syā)

<sup>3.</sup> Satthā paṭhamaṁ (Sī), Buddho paṭhamaṁ (Syā)

Parisāya sannisinnabhāvaṁ ñatvā thero Satthārā saddhiṁ paṭisanthāraṁ katvā "parikkhīṇā me bhante āyusaṅkhārā, parinibbāyissāmī"ti parinibbānakālaṁ anujānāpesi. Kattha parinibbāyissasi Koṇḍaññāti. Upaṭṭhākehi me bhante hatthināgehi dukkaraṁ kataṁ, tesaṁ santiketi. Satthā anujāni.

Thero Dasabalam padakkhinam katvā "pubbam tam me bhante pathamadassanam, idam pacchimadassanan"ti paridevante mahājane Satthāram vanditvā nikkhamitvā dvārakotthake thito "mā socittha mā paridevittha, Buddhā vā hontu Buddhasāvakā vā, uppannā saṅkhārā abhijjanakā nāma natthī'ti mahājanam ovaditvā passantasseva mahājanassa vehāsam abbhuggamma Mandākinitīre otaritvā pokkharaniyam nhatvā nivatthanivāsano katuttarāsango senāsanam samsāmetvā phalasamāpattiyā tayo yāme vītināmetvā balavapaccūsasamaye parinibbāyi. Therassa sahaparinibbānā Himavati sabbarukkhā pupphehi ca phalehi ca onatavinatā ahesum. Vārikanāgo therassa vattam katvā khādanīyaphalāni āharitvā cankamanakotiyam atthāsi. So yāva sūriyuggamanā therassa nikkhamanam apassanto "kinnu kho etam, pubbe ayyo pātova cankamati mukham dhovati, ajja pana pannasālatopi na nikkhamatī'ti kutidvāram kampetvā<sup>1</sup> olokento theram nisinnakameva disvā hattham pasāretvā parāmasitvā assāsapassāse pariyesanto tesam appavattibhāvam natvā "parinibbuto thero"ti sondam mukhe pakkhipitvā mahāravam viravi. Sakalahimavanto ekaninnādo ahosi. Atthanāgasahassāni sannipatitvā theram jetthakanāgassa kumbhe nisīdāpetvā supupphitarukkhasākhā gahetvā parivāretvā sakalahimavantam anuvicaritvā sakatthānameva āgatā.

Sakko Vissakammam² āmantesi "tāta amhākam jeṭṭhabhātā parinibbuto, sakkāram karissāma, navayojanikam sabbaratanamayam kūṭāgāram māpehī"ti. So tathā katvā theram tattha nipajjāpetvā³ hatthināgānam adāsi. Te kūṭāgāram ukkhigāram ukkhipitvā tiyojanasahassam Himavantam punappunam

<sup>1.</sup> Vivaritvā (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Vissukammam (Syā), Visukammam (Ka)

<sup>3.</sup> Nisajjāpetvā (Syā)

āvijjhimsu<sup>1</sup>. Tesam hatthato ākāsaṭṭhakā devā gahetvā sādhukīṭitam kīṭimsu. Tato vassavalāhakā sītavalāhakā uṇhavalāhakā<sup>2</sup> Cātumahārājikā Tāvatimsāti etenupāyena yāvabrahmalokā kūṭāgāram agamāsi, pana brahmāno devānanti anupubbena hatthināgānamyeva kūṭāgāram adamsu. Ekekā devatā caturaṅgulamattam candanaghaṭikam āhari, citako navayojaniko ahosi. Kūṭāgāram citakam āropayimsu. Pañca bhikkhusatāni ākāsenāgantvā sabbarattim sajjhāyamakamsu. Anuruddhatthero dhammam kathesi, bahūnam devatānam dhammābhisamayo ahosi. Punadivase aruṇuggamanavelāyameva citakam nibbāpetvā sumanamakuṭavaṇṇānam dhātūnam parisāvanam pūretvā Bhagavati nikkhamitvā Veṭuvanavihārakoṭṭhakam sampatte āharitvā Satthu hatthe ṭhapayimsu. Satthā dhātuparisāvantam gahetvā pathaviyā hattham pasāresi, mahāpathavim bhinditvā rajatabubbuṭasadisam cetiyam nikkhami. Satthā sahatthena cetiye dhātuyo nidhesi. Ajjāpi kira tam cetiyam dharatiyevāti. . Navamam.

# 10. Moggallānasuttavannanā

218. Dasame **samannesatī**ti<sup>3</sup> pariyesati paccavekkhati. **Nagassā**ti pabbatassa. **Munin**ti Buddhamunim. **Dukkhassa pāragun**ti dukkhapāram gatam. **Samannesan**ti<sup>4</sup> samannesanto. **Evam sabbangasampannan**ti evam sabbaguṇasampannam. **Anekākārasampannan**ti anekehi guṇehi samannāgatam. . Dasamam.

# 11. Gaggarāsuttavaņņanā

219. Ekādasame **tyāssudan**ti te assudam. Assudanti nipātamattam. **Vaṇṇenā**ti sarīravaṇṇena. **Yasasā**ti<sup>5</sup> parivārena. **Vigatamalova bhāṇumā**ti vigatamalo ādicco viya. . Ekādasamam.

# 12. Vangīsasuttavannanā

220. Dvādasame **āyasmā**ti piyavacanam. **Vaṅgīso**ti tassa therassa nāmam. So kira pubbe Padumuttarakāle paṭibhānasampannam sāvakam ditvā

<sup>1.</sup> Anuvijjhimsu (Sī)

<sup>2.</sup> Sītabalāhakā vātabalāhakā (Syā)

<sup>3.</sup> Samanvesatīti (Syā)

<sup>4.</sup> Samanvesanti (Syā)

<sup>5.</sup> Yasenāti (Sī, Syā)

dānam datvā patthanam katvā kappasatasahassam pāramiyo pūretvā amhākam Bhagavato kāle sakalajambudīpe vādakāmatāya jambusākham pariharitvā<sup>1</sup> ekena paribbājakena saddhim vādam katvā vāde jayaparājayānubhāvena teneva paribbājakena saddhim samvāsam kappetvā vasamānāya ekissā paribbājikāya kucchimhi nibbatto vayam āgamma mātito pañcavādasatāni, pitito pañcavādasatānīti vādasahassam uggaņhitvā vicarati. Ekañca vijjam jānāti, yam vijjam parijappitvā matānam sīsam anguliyā paharitvā "asukaṭṭhāne nibbatto"ti jānāti. So anupubbena gāmanigamādīsu vicaranto pañcahi māṇavakasatehi saddhim Sāvatthim anuppatto nagaradvāre sālāya nisīdati.

Tadā ca nagaravāsino purebhattam dānam datvā pacchābhattam suddhuttarāsangā gandhamālādihatthā dhammassavanāya vihāram gacchanti. Māṇavo disvā "kaham gacchathā"ti pucchi. Te "Dasabalassa santikam dhammassavanāyā"ti āhamsu. Sopi saparivāro tehi saddhim gantvā paṭisanthāram katvā ekamantam aṭṭhāsi. Atha nam Bhagavā āha "Vaṅgīsa bhaddakam kira sippam jānāsī"ti. "Bho Gotama aham bahusippam jānāmi, tumhe kataram sandhāya vadathā"ti. Chavadūsakasippanti². Āma bho Gotamāti. Athassa Bhagavā attano ānubhāvena niraye nibbattassa sīsam dassetvā "Vaṅgīsa ayam kaham nibbatto"ti pucchi. So mantam jappitvā aṅguliyā paharitvā "niraye"ti āha. "Sādhu Vaṅgīsa sukathitan"ti devaloke nibbattassa sīsam dassesi. Tampi so tatheva byākāsi. Athassa khīṇāsavassa sīsam dassesi. So punappunam mantam parivattetvāpi aṅguliyā paharitvāpi nibbattaṭṭhānam na passati.

Atha nam Bhagavā "kilamasi Vangīsā"ti āha. Āma bho Gotamāti. Punappunam upadhārehīti. Tathā karontopi adisvā "tumhe bho gotama jānāthā"ti āha. Āma Vangīsa mam nissāya cesa gato³, ahamassa gatim jānāmīti. Mantena jānāsi bho Gotamāti. Āma Vangīsa ekena manteneva jānāmīti. Bho Gotama mayham mantena imam mantam dethāti. Amūliko Vangīsa mayham mantoti. Detha bho Gotamāti.

<sup>1.</sup> Parikkhipitvā (Syā)

<sup>2.</sup> Chavarūpakasippanti (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Mam nissāya cesa bhavo (Sī), anissāyeva sukato (Syā)

Na sakkā mayham santike apabbajitassa dātunti. So antevāsike āmantesi "tātā samaņo Gotamo atirekasippam jānāti, aham imassa santike pabbajitvā sippam gaņhāmi, tato Sakalajambudīpe amhehi bahutaram jānanto nāma na bhavissati. Tumhe yāva aham āgacchāmi, tāva anukkaṇṭhitvā vicarathā"ti te uyyojetvā "pabbājetha¹ man"ti āha. Satthā Nigrodhakappassa paṭipādesi. Thero tam attano vasanaṭṭhānam netvā pabbājesi. So pabbajitvā Satthu santikam āgamma vanditvā ṭhito "sippam dethā"ti yāci. Vaṅgīsa tumhe sippam gaṇhantā aloṇabhojanathaṇḍilaseyyādīhi parikammam katvā gaṇhatha, imassāpi sippassa parikammam atthi, tam tāva karohīti . Sādhu bhanteti. Athassa Satthā dvattimsākārakammaṭṭhānam ācikkhi. So tam anulomapaṭilomam manasikaronto vipassanam vaḍḍhetvā anukkamena arahattam pāpuṇi.

Vimuttisukham paṭisamvedīti evam arahattam patvā vimuttisukham paṭisamvedento. Kāveyyamattāti kāveyyena kabbakaraṇena mattā. Khandhāyatanadhātuyoti imāni khandhādīni pakāsento dhammam desesi. Ye niyāmagataddasāti ye niyāmagatā ceva niyāmadassā ca. Svāgatanti suāgamanam. Iddhipattomhīti iminā iddhividhañāṇam gahitam. Cetopariyāyakovidoti iminā citopariyañāṇam. Dibbasotam pana avuttampi gahitameva hoti. Evam cha-abhiññāpatto eso mahāsāvakoti veditabbo. . Dvādasamam.

Vangīsasamyuttavannanā niţţhitā.

# 9. Vanasamyutta

# 1. Vivekasuttavannanā

221. Vanasamyuttassa paṭhame **Kosalesu viharatī**ti Satthu santike kammaṭṭhānam gahetvā tassa janapadassa sulabhabhikkhatāya tattha gantvā viharati. **Saṃvejetukāmā**ti vivekam paṭipajjāpetukāmā. **Vivekakāmo**ti tayo viveke patthayanto. **Niccharatī bahīddhā**ti bāhiresu puthuttārammaṇesu carati. **Jano janasmin**ti tvam jano aññasmim jane chandarāgam vinayassu. **Pajahāsī**ti pajaha. **Bhavāsī**ti bhava. **Satam tam sārayāmase**ti¹ satimantam paṇḍitam tam mayampi sārayāma², satam vā dhammam mayam tam sārayāmāti³ attho. **Pātālarajo**ti appatiṭṭhaṭṭhena pātālasankhāto kilesarajo. **Mā tam kāmarajo**ti ayam kāmarāgarajo tam mā avahari, apāyameva mā netūti attho. **Paṁsukunthito**ti⁴ paṁsumakkhito. **Vidhunan**ti vidhunanto. **Sitam rajan**ti sarīralaggam rajam. **Saṃvegamāpādī**ti devatāpi nāma maṁ evaṁ sāretīti⁵ vivekamāpanno, uttamavīriyaṁ vā paggayha paramavivekaṁ maggameva paṭipannoti.

. Pathamam.

# 2. Upaṭṭhānasuttavaṇṇānā

222. Dutiye **supatī**ti ayam kira khīṇāsavo, so dūre bhikkhācāragāmam gantvā āgato paṇṇasālāya pattacīvaram paṭisāmetvā avidūre jātassaram otaritvā gattāni utum gāhāpetvā divāṭṭhānam sammajjitvā tattha nīcamañcakam paññāpetvā niddam anokkamantovanipanno. Khīṇāsavassāpi hi kāyadaratho hotiyevāti tassa vinodanattham, tam sandhāya supatīti vuttam. **Ajjhabhāsī**ti "ayam bhikkhu Satthu santike kammaṭṭhānam gahetvā divā supati, divāsoppañca nāmetam vaḍḍhitam diṭṭhadhammikasamparāyikam attham nāsetī"ti maññamānā "codessāmi nan"ti cintetvā abhāsi.

Āturassāti jarāturo rogāturo kilesāturoti tayo aturā, tesu kilesāturam sandhāyevamāha. Sallaviddhassāti

<sup>1.</sup> Sādayāmaseti (Sī)

<sup>2.</sup> Sādayāma (Sī)

<sup>3.</sup> Sādayāmāti (Sī)

<sup>4.</sup> Pamsukunditoti (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Sāvetīti (Sī, Ka)

savisena sattisallena viya avijjāvisaviṭṭhena¹ taṇhāsallena hadaye viddhassa. **Ruppato**ti ghaṭṭiyamānassa.

Idānissa kāmesu ādīnavam kathayantī aniccāti-ādimāha. Tattha asitanti taṇhādiṭṭhinissayena anissitam. Kasmā pabbajitam tapeti evarūpam khīṇāsavam divāsoppam na tapati, tādisam pana kasmā na tapessatīti vadati. Therasseva vā etam vacanam, tasmā ayamettha attho—baddhesu² muttam asitam mādisam Khīṇāsavapabbajitam kasmā divāsoppam tape, na tapessatīti³. Sesagāthāsupi eseva nayo. Devatāya hi vacanapakkhe "evarūpam khīṇāsavapabbajitam divāsoppam na tapati, tādisam pana kasmā na tapessati, tapessatiyevā"ti attho. therassa vacanapakkhe "evarūpam mādisam khīṇāsavapabbajitam kasmā divāsoppam tape, na tapatiyevā"ti attho. Ayam panettha anuttānapadavaṇṇanā. Vinayāti vinayena. Samatikkamāti vaṭṭamūlikāya avijjāya samatikkamena. Tam ñāṇanti tam catusaccañāṇam. Paramodānanti⁴ paramaparisuddham. Pabbajitanti evarūpena ñāṇena samannāgatam pabbajitam. Vijjāyāti catutthamaggavijjāya. Āraddhavīriyanti paggahitavīriyam paripuṇṇavīriyam. . Dutiyam.

## 3. Kassapagottasuttavannanā

223. Tatiye **chetan**ti<sup>5</sup> ekam migaluddakam. **Ovadatī**ti<sup>6</sup> so kira migaluddako pātova bhuñjitvā "mige vadhissāmī"ti araññam paviṭṭho ekam rohitamigam disvā "sattiyā nam paharissāmī"ti anubandhamāno therassa paṭhamasutte vuttanayeneva divāvihāram nisinnassa avidūrena pakkamati. Atha nam thero "upāsaka pāṇātipāto nāmesa apāyasamvattaniko appāyukasamvattaniko, sakkā aññenapi kasivaṇijjādikammena dārabharaṇam kātum, mā evarūpam kakkhaļakammam karohī"ti āha. Sopi "Mahāpamsukūlikatthero kathetī"ti gāravena ṭhatvā sotum āraddho. Athassa sotukāmatam janessāmīti thero aṅguṭṭhakam jālāpesi. So akkhīhipi passati, kaṇṇehipi suṇāti, cittam panassa

<sup>1.</sup> Avijjāvisadiddhena (Sī)

<sup>2.</sup> Khandhesu (Sī), bandhesu (Ka)

<sup>3.</sup> Divāsoppam tapessatīti (Sī), divātoppam tape na tapatīti (Syā)

<sup>4.</sup> Paramavodānanti (Sī), paramodātanti (Syā)

<sup>5.</sup> Cetanti (Sī)

<sup>6.</sup> Ovadīti (Syā)

"asukaṭṭhānaṁ migo gato bhavissati, asukatitthaṁ otiṇṇo, tattha naṁ gantvā ghātetvā yāvadicchakaṁ maṁsaṁ khāditvā sesaṁ kājenādāya gantvā puttake tosessāmī"ti evaṁ migasseva anupadaṁ dhāvati. Evaṁ vikkhittacittassa dhammaṁ desentaṁ theraṁ sandhāya vuttaṁ "ovadatī"ti. **Ajjhabhāsī**ti "ayaṁ thero adāruṁ tacchanto viya akhette vappanto viya attanopi kammaṁ nāseti, etassāpi, codessāmi nan"ti abhāsi.

Appapaññanti nippaññam. Acetasanti kāraṇajānanasamatthena cittena rahitam. Mandovāti andhabālo viya. Suṇātīti tava dhammakatham suṇāti. Na vijānātīti atthamassa na jānāti. Āloketīti tava puthujjanika-iddhiyā jalantam aṅguṭṭhakam āloketi. Na passatīti ettha "neva telam na vaṭṭi na dīpakapallikā, therassa pana ānubhāvenāyam jalatī"ti imam kāraṇam na passati. Dasa pajjoteti dasasu aṅgulīsu dasa padīpe. Rūpānīti kāraṇarūpāni. Cakkhūti paññācakkhu. Samvegamāpādīti kim me imināti vīriyam paggayha paramavivekam arahattamaggam paṭipajji. . Tatiyam.

## 4. Sambahulasuttavannanā

224. Catutthe sambahulāti bahū suttantikā ābhidhammikā vinayadharā ca. Viharantīti Satthu santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā viharanti.

Pakkamiṁsūti te kira tasmiṁ janapade aññataraṁ gāmaṁ upasaṅkamante disvā manussā pasannacittā āsanasālāya kojavattharaṇādīni paññāpetvā yāgukhajjakāni datvā upanisīdiṁsu. Mahāthero ekaṁ dhammakathikaṁ "dhammaṁ kathehī"ti āha. So cittaṁ dhammakathaṁ kathesi. Manussā pasīditvā bhojanavelāyaṁ paṇītabhojanaṁ adaṁsu. Mahāthero manuññaṁ bhattānumodanamakāsi. Manussā bhiyyoso mattāya pasannā "idheva bhante temāsaṁ vasathā"ti paṭiññaṁ kāretvā gamanāgamanasampanne ṭhāne senāsanāni kāretvā catūhi paccayehi upaṭṭhahiṁsu. Mahāthero vassūpanāyikadivase bhikkhū ovadi "āvuso tumhehi garukassa Satthu santike kammaṭṭhānaṁ gahitaṁ, Buddhāpātubhāvo nāma dullabho, māsassa aṭṭha divase dhammassavanaṁ katvā gaṇasaṅgaṇikaṁ pahāya appamattā viharathā"ti. Te tato paṭṭhāya yuñjanti ghaṭenti. Kadāci sabbarattikaṁ¹

dhammassāvanam karonti, kadāci pañham vissajjenti, kadāci padhānam karonti. Tesam dhammassavanadivase dhammam kathentānamyeva aruņo uggacchati. Pañhāvissajjanadivase byatto bhikkhu pañham pucchati, paṇḍito vissajjetīti pucchanavissajjanam karontānamyeva. Padhānadivase sūriyatthamgamane gaṇḍim paharitvāva caṅkamam otaritvā padhānam karontānamyeva. Te evam vassam vassitvā pavāretvā pakkamimsu. Tam sandhāyetam vuttam. **Paridevamānā**ti "idāni tathārūpam madhuram dhammassavanam pañhākathanam kuto labhissāmī"ti-ādīni vatvā rodamānā.

Khāyatīti paññāyati upaṭṭhāti. Kometi kahaṁ ime. Vajjibhūmiyāti Vajjiraṭṭhābhimukhā gatā. Magā viyāti yathā magā tasmiṁ tasmiṁ pabbatapāde vā vanasaṇḍe vā vicarantā "idaṁ amhākaṁ mātusantakaṁ pitusantakaṁ paveṇi-āgatan"ti agahetvā yattheva nesaṁ gocaraphāsutā ca hoti paripanthābhāvo ca, tattha vicaranti. Evaṁ aniketā agehā bhikkhavopi "ayaṁ āvuso amhākaṁ ācariyupajjhāyānaṁ santako paveṇi-āgato"ti agahetvā yattheva nesaṁ utusappāyaṁ bhojanasappāyaṁ puggalasappāyaṁ senāsanasappāyaṁ¹ dhammassavanasappāyañca sulabhaṁ hoti, tattha viharanti. . Catutthaṁ.

## 5. Ānandasuttavannanā

225. Pañcame Ānandoti Dhammabhaṇḍāgārikatthero. Ativelanti atikkantam velam. Gihisaññattibahuloti rattiñca divā ca bahukālam gihī saññāpayanto. Bhagavati hi parinibbute Mahākassapatthero theram āha "āvuso mayam Rājagahe vassam upagantvā dhammam saṅgāyissāma, gaccha tvam araññam pavisitvā uparimaggattayatthāya vāyāmam karohī"ti. So Bhagavato pattacīvaramādāya Kosalaraṭṭham gantvā ekasmim araññāvāse vasitvā punadivase ekam gāmam pāvisi. Manussā theram disvā "bhante Ānanda tumhe pubbe Satthārā saddhim āgacchatha, ajja ekakāva āgatā, kaham Satthāram ṭhapetvā āgatattha, idāni kassa pattacīvaram gahetvā vicaratha, kassa mukhodakam dantakaṭṭham detha, pariveṇam sammajjatha, vattapaṭivattam karothā"ti bahum vatvā paridevimsu. Thero "mā āvuso socittha,

mā paridevittha, aniccā saṅkhārā"ti-ādīni vatvā te saññāpetvā bhattakiccāvasāne¹vasanaṭṭhānameva gacchati. Manussā sāyampi tattha gantvā tatheva paridevanti. Theropi tatheva ovadati. Taṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ. **Ajjhabhāsī**ti "ayaṁ thero bhikkhusaṁghassa kathaṁ sutvā 'samaṇadhammaṁ karissāmī'ti araññaṁ pavisitvā idāni gihī saññāpento viharati, Satthusāsanaṁ asaṅgahitapuppharāsi viya ṭhitaṁ, dhammasaṅgahaṁ na karoti, codessāmi nan"ti cintetvā abhāsi.

Pasakkiyāti pavisitvā. Hadayasmim opiyāti kiccato ca ārammaṇato ca hadayamhi pakkhipitvā. "Nibbānam pāpuṇissāmī"ti vīriyam karonto nibbānam kiccato hadayamhi opeti nāma, nibbānārammaṇam pana samāpattim appetvā nisīdanto ārammaṇato. Tadubhayampi sandhāyesā bhāsati. Jhāyāti dvīhi jhānehi jhāyiko bhava. Biļibiļikāti² ayam gihīhi saddhim biļibiļikathā³. . Pañcamam.

#### 6. Anuruddhasuttavannanā

226. Chaṭṭhe purāṇadutiyikāti anantare attabhāve aggamahesī. Sobhasīti pubbepi sobhasi, idānipi sobhasi. Duggatāti na gatiduggatiyā<sup>4</sup> duggatā. Tā hi sugatiyaṁ ṭhitā sampattiṁ anubhavanti, paṭipattiduggatiyā pana duggatā. Tato cutā hi tā nirayepi upapajjantīti duggatā. Patiṭṭhitāti sakkāyasmiṁ hi patiṭṭhahanto aṭṭhahi kāraṇehi patiṭṭhāti—ratto rāgavasena patiṭṭhāti, duṭṭho dosavasena, mūḷho mohavasena, vinibaddho mānavasena, parāmaṭṭho diṭṭhivasena, thāmagato anusayavasena, aniṭṭhaṅgato vicikicchāvasena, vikkhepagato uddhaccavasena patiṭṭhāti. Tāpi evaṁ<sup>5</sup> patiṭṭhitāva. Naradevānanti devanarānaṁ.

Natthi dānīti sā kira devadhītā there balavasinehā ahosi, paṭigantum nāsakkhi. Kālena āgantvā pariveṇam sammajjati, mukhodakam dantakaṭṭham pānīyam paribhojanīyam upaṭṭhapeti. Thero anāvajjanena paribhuñjati. Ekasmim divase therassa jiṇṇacīvarassa coļakabhikkham carato saṅkārakūṭe dibbadussam ṭhapetvā pakkāmi. Thero tam disvā ukkhipitvā olokento

<sup>1.</sup> Katabhattakicco (Syā)

<sup>2.</sup> Pīļīpīļīkāti (Syā)

<sup>3.</sup> Pīlīpīlīkathā (Syā)

<sup>4.</sup> Paṭipattiduggatiyā (Sī, Ka)

<sup>5.</sup> Evam (Sī)

dussantam¹ disvā "dussametan"ti ñatvā "alam ettāvatā"ti aggahesi. Tenevassa cīvaram niṭṭhāsi. Atha dve aggasāvakā Anuruddhatthero cāti tayo janā cīvaram karimsu. Satthā sūcim yojetvā adāsi. Niṭṭhitacīvarassa piṇḍāya carato devatā piṇḍapātam samādapeti. Sā kālena ekikā, kālena attadutiyā therassa santikam āgacchati. Tadā pana attatatiyā āgantvā divāṭṭhāne theram upasaṅkamitvā "mayam manāpakāyikā nāma manasā icchiticchitarūpam māpemā"ti āha. Thero "etā evam vadanti, vīmamisissāmi, sabbā nīlakā hontū"ti cintesi. Tā therassa manam ñatvā sabbāva nīlavaṇṇā ahesum, evam pītalohita-odātavaṇṇāti. Tato cintayimsu "thero amhākam dassanam assādetī"ti tā samajjam kātum āraddhā, ekāpi gāyi, ekāpi nacci, ekāpi accharam pahari. Thero indriyāni okkhipi. Tato "na amhākam dassanam thero assādetī"ti ñatvā sineham vā santhavam vā alabhamānā nibbinditvā gantumāraddhā. Thero tāsam gamanabhāvam ñatvā "mā punappunam āgacchimsū"ti arahattam byākaronto imam gāthamāha. Tattha vikkhīņoti khīņo. Jātisamsāroti tattha tattha jātisankhāto samsāro. . Chaṭṭham.

## 7. Nāgadattasuttavannanā

227. Sattame atikālenāti sabbarattim niddāyitvā balavapaccūse koṭisammuñjaniyā² thokam sammajjitvā mukham dhovitvā yāgubhikkhāya pātova pavisati. Atidivāti yāgum ādāya āsanasālam gantvā pivitvā ekasmim ṭhāne nipanno niddāyitvā "manussānam bhojanavelāya paṇītam bhikkham labhissāmī"ti upakaṭṭhe³ majjhanhike uṭṭhāya dhammakaraṇena⁴ udakam gahetvā akkhīni pamajjitvā piṇḍāya caritvā yāvadattham bhuñjitvā majjhanhike vītivatte paṭikkamati. Divā ca āgantvāti atikāle paviṭṭhena nāma aññehi bhikkhūhi paṭhamataram āgantabbam hoti, tvam pana ativiya divā āgantvā gatāsīti⁵ attho. Bhāyāmi nāgadattanti tam Nāgadattam aham bhāyāmi. Suppagabbhanti suṭṭhu pagabbham Kulesūti khattiyakulādi-upaṭṭhākakulesu. . Sattamam.

<sup>1.</sup> Pāsantaṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Kotisammajjaniyā (Sī,Syā)

<sup>3.</sup> Upagate (Syā)

<sup>4.</sup> Dhammakarakena (Sī)

<sup>5.</sup> Gatosīti (Sī), ahosīti (Syā)

## 8. Kulagharanīsuttavannanā

228. Aṭṭhame ajjhogāļhappattoti ogāhappatto. So kira Satthu santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā taṁ vanasaṇḍaṁ pavisitvā dutiyadivase gāmaṁ piṇḍāya pāvisi pāsādikehi abhikkantādīhi. Aññataraṁ kulaṁ tassa iriyāpathe pasīditvā pañcapatiṭṭhitena vanditvā piṇḍapātaṁ adāsi. Bhattānumodanaṁ puna sutvā atirekataraṁ pasīditvā "bhante niccakālaṁ idheva bhikkhaṁ gaṇhathā"ti nimantesi. Thero adhivāsetvā tesaṁ āhāraṁ paribhuñjamāno vīriyaṁ paggayha ghaṭento arahattaṁ patvā cintesi "bahūpakāraṁ me etaṁ kulaṁ, aññattha gantvā kiṁ karissāmī"ti phalasamāpattisukhaṁ anubhavanto tattheva vasi. Ajjhabhāsīti sā kira therassa khīṇāsavabhāvaṁ ajānantī cintesi "ayaṁ thero neva aññaṁ gāmaṁ gacchati, na aññaṁ gharaṁ, na rukkhamūla-āsanasālādīsu nisīdati, niccakālaṁ gharaṁ pavisitvāva nisīdati, ubhopete ogādhappattā paṭigādhappattā, kadāci esa imaṁ kulaṁ dūseyya, codessāmi nan"ti. Tasmā abhāsi.

Saṇṭhāneti nagaradvārassa āsanne¹ manussānaṁ bhaṇḍakaṁ otāretvā vissamanaṭṭhāne. Saṅgammāti samāgantvā. Mantentīti kathenti. Mañca tañcāti mañca kathenti tañca kathenti. Kimantaranti kiṁ kāraṇaṁ. Bahū hi saddā paccūhāti bahukā ete lokasmiṁ paṭilomasaddā. Na tenāti tena kāraṇena, tena vā tapassinā na maṅku hotabbaṁ. Na hi tenāti na hi tena parehi vuttavacanena satto kilissati, attanā katena pana pāpakammeneva kilissatīti dasseti. Vātamigo yathāti yathā vane vātamigo vāteritānaṁ paṇṇādīnaṁ saddena paritassati, evaṁ yo² saddaparittāsī hotīti attho. Nāssa sampajjate vatanti tassa lahucittassa vataṁ³ na sampajjati. Thero pana khīṇāsavattā sampannavatoti veditabbo. . Aṭṭhamaṁ.

# 9. Vajjiputtasuttavaņņanā

229. Navame **Vajjiputtako**ti Vajjiraṭṭhe Rājaputto chattaṁ pahāya pabbajito. **Sabbaratticāro**ti kattikanakkhattaṁ ghosetvā sakalanagaraṁ

dhajapaṭākādīhi paṭimaṇḍetvā pavattito sabbaratticāro. Idam hi nakkhattam yāva Cātumahārājikehi ekābaddham hoti.

Tūriyatāļitavāditanigghosasaddanti bheri-āditūriyānam tāļitānam vīṇādīnanca vāditānam nigghosasaddam. Abhāsīti Vesāliyam kira satta rājasahassāni sattasatāni satta ca rājāno, tattakāva tesam uparājāsenāpatiādayo, tesu alankatapaṭiyattesu nakkhattakīļanatthāya vīthim otiṇṇesu saṭṭhihatthe mahācankame cankamamāno nabhassa majjhe ṭhitam candam disvā cankamakoṭiyam phalakam nissāya ṭhito abhāsi. Apaviddhamva vanasmim¹ dārukanti vatthaveṭhanālankārarahitattā vane chaḍḍitadārukam viya jātam. Pāpiyoti lāmakataro amhehi añno koci atthi. Pihayantīti thero ārañniko pamsukūliko piṇḍapātiko sapadānacāriko appiccho santuṭṭhoti bahū tuyham patthayantīti attho. Saggagāminanti saggam gacchantānam gatānampi. Navamam.

## 10. Sajjhāyasuttavaņņanā

230. Dasame yam sudanti nipātamattam. Sajjhāyabahuloti nissaraņapariyattivasena sajjhāyanato bahutaram kālam sajjhāyanto. So kira ācariyassa divāṭṭhānam sammajjitvā ācariyam udikkhanto tiṭṭhati. Atha nam āgacchantam disvāva paccuggantvā pattacīvaram paṭiggahetvā paññattāsane nisinnassa tālavaṇṭavātam datvā pānīyam āpucchitvā pāde dhovitvā telam makkhetvā vanditvā ṭhito uddesam gahetvā yāva sūriyatthamgamā sajjhāyam karoti. So nhānakoṭṭhake udakam upaṭṭhapetvā amgārakapalle aggim karoti. Ācariyassa nhatvā āgatassa pādesu udakam punchitvā piṭṭhiparikammam kathā vanditvā uddesam gahetvā paṭhamayāme sajjhāyam katvā majjhimayāme sarīram samassāsetvā pacchimayāme² uddesam gahetvā yāva aruṇuggamanā sajjhāyam katvā niruddhasaddam khayato³ sammasati. Tato sesam upādāyarūpam bhūtarūpam nāmarūpanti pañcasu khandhesu vipassanam vaḍḍhetvā arahattam pāpuṇi. Appossukkoti uddesaggahane ca sajjhāyakaraṇīye ca nirussukko. Saṅkasāyatīti yassa dāni atthāya aham sajjhāyam kareyyam, so me attho

<sup>1.</sup> Vanasi (Syā)

<sup>2.</sup> Pacchimayāme utthāya (Syā)

<sup>3.</sup> Udayayayato (Sī, Ka)

matthakam patto. Kim me idāni sajjhāyenāti phalasamāpattisukhena kālam ativatteti. **Ajjhabhāsī**ti "kinnu kho assa therassa aphāsukam jātam, udāhussa ācariyassa, kena nu kho kāraņena pubbe viya madhurassarena na sajjhāyatī"ti āgantvā santike thitā abhāsi.

Dhammapadānīti idha sabbampi Buddhavacanam adhippetam. Nādhīyasīti na sajjhāyasi. Nādiyasīti vā pāṭho, na gaṇhāsīti attho. Pasamsanti dhammabhāṇako pasamsam labhati, ābhidhammiko suttantiko vinayadharotissa pasamsitā bhavanti. Virāgenāti ariyamaggena. Aññāyāti jānitvā. Nikkhepananti tassa diṭṭhasutādino vissajjanam santo vadantīti dīpeti, na Buddhavacanassa¹. Ettāvatā "thero Buddhavacanam na vissajjāpetī"ti na niccakālam sajjhāyanteneva² bhavitabbam, sajjhāyitvā pana "ettakassāham atthassa vā dhammassa vā ādhāro bhavitum samattho"ti ñatvā vattadukkhassa antakiriyāya patipajjitabbam. . Dasamam.

#### 11. Akusalavitakkasuttavannanā

- 231. Ekādasame **akusale vitakke**ti kāmavitakkādayo tayo mahānitakke. **Ayoniso manasikārā**ti anupāyamanasikārena. **So**ti so tvam. **Ayoniso paṭinissajjā**ti etam anupāyamanasikāram vajjehi. **Satthāran**ti imāya gāthāya pāsādikakammaṭṭhānam katheti. **Pītisukhamasamsayan**ti ekamseneva balavapītiñca sukhañca adhigamissasi.
- . Ekādasamam.

## 12. Majjhanhikasuttavannanā

232. Dvādasame yam vattabbam, tam Devatāsamyutte Nandanavagge vuttameva. . Dvādasamam.

## 13. Pākatindriyasuttavaņņanā

233. Terasamam Devaputtasamyutte Jantudevaputtasutte vitthāritameva. . Terasamam.

## 14. Gandhatthenasuttavannanā

234. Cuddasame **ajjhabhāsī**ti taṁ bhikkhuṁ nāļe gahetvā padumaṁ siṅghamānaṁ¹ disvāva "ayaṁ bhikkhu Satthu santike kammaṭṭhānaṁ gahetvā samaṇadhammaṁ kātuṁ araññaṁ paviṭṭho gandhārammaṇaṁ upanijjhāyati, svāyaṁ ajja upasiṅghaṁ² svepi punasivasepi upasiṅghissati, evamassa sā gandhataṇhā vaḍḍhitvā diṭṭhadhammikasamparāyikaṁ atthaṁ nāsessati, mā mayi passantiyā nassatu, codessāmi nan''ti upasaṅkamitvā abhāsi.

**Ekaṅgametaṁ theyyānan**ti thenitabbānaṁ rūpārammaṇādīnaṁ pañcakoṭṭhāsānaṁ idaṁ ekaṅgaṁ, ekakoṭṭhāsoti attho. **Na haramī**ti na gahetvā gacchāmi. **Ārā**ti dūre, nāļe gahetvā nāmetvā dūre ṭhito upasiṅghāmīti vadati. **Vannenā**ti kāranena.

Yvāyanti yo ayam. Tasmim kira devatāya saddhim kathenteyeva eko tāpaso otaritvā bhisakhananādīni kātum āraddho, tam sandhāyevamāha. Ākiṇṇakammantoti evam aparisuddhakammanto. Akhīṇakammantotipi³ pāṭho, kakkhaļakammantoti attho. Na vuccatīti gandhacoroti vā pupphacoroti vā kasmā na vuccati.

Ākiṇṇaluddoti bahupāpo gāļhapāpo vā, tasmā na vuccati. Dhāticelamva makkhitoti yathā dhātiyā nivatthakiliṭṭhavattham uccārapassāvapamsumasikaddamādīhi makkhitam, evamevam rāgadosādīhi makkhito. Arahāmi vattaveti arahāmi vattum. Devatāya codanā kira Sugatānusiṭṭhisadisā, na tam lāmakā hīnādhimuttikā micchāpaṭipannakapuggalā labhanti. Tasmim pana attabhāve maggaphalānam bhabbarūpā puggalā tam labhanti, tasmā evamāha.

Sucigavesinoti sucīni sīlasamādhiñāṇāni gavesantassa.

Abbhāmattaṁvāti valāhakakūṭamattaṁ viya. Jānāsīti suddho ayanti jānāsi.

Vajjāsīti vadeyyāsi. Neva taṁ upajīvāmāti<sup>4</sup> devatā kira cintesi "ayaṁ bhikkhu atthi me hitakāmā devatā, sā maṁ codessati

<sup>1.</sup> Ghāyamānam (Sī)

<sup>2.</sup> Upasinghitvā (Syā), upasinghi (Ka)

<sup>3.</sup> Akkhīṇakammantotipi (Sī)

<sup>4.</sup> Upajīvāmīti (Sī, Syā)

sāressatīti pamādampi anuyuñjeyya, nāssa vacanam sampaṭicchissāmī"ti. Tasmā evamāha. **Tvamevā**ti tvamyeva. **Jāneyyā**ti jāneyyāsi. **Yenā**ti yena kammena sugatim gaccheyyāsi, tam kammam tvamyeva jāneyyāsīti. . Cuddasamam.

Vanasamyuttavannanā niţţhitā.

# 10. Yakkhasamyutta

#### 1. Indakasuttavannanā

235. Yakkhasamyuttassa pathame Indakassāti Indakūtanivāsino yakkhassa. Yakkhato hi Kūtena, Kūtato ca yakkhena nāmam laddham. Rūpam na jīvanti vadantīti yadi Buddhā rūpam jīvanti na vadanti, yadi rūpam satto puggaloti evam na vadantīti attho. **Katham nvayan**ti katham nu ayam. **Kutassa atthīyakapindametī**ti assa sattassa atthiyakapindanca kuto āgacchati. Ettha ca atthiggahanena tīni atthisatāni, yakapindaggahanena nava mamsapesisatāni gahitāni. Yadi rūpam na jīvo, athassa imāni ca atthīni imā ca mamsapesiyo kuto agacchantīti pucchati. Katham nvayam sajjati gabbharasminti<sup>1</sup> kena nu kāranena ayam satto mātukucchismim sajjati laggati titthatīti<sup>2</sup>. Puggalavādī kiresa yakkho, "ekappahāreneva satto mātukucchismim nibbattatī"ti gahetvā gabbhaseyyakasattassa mātā macchamamsādīni khādati, sabbāni ekarattivāsena pacitvā phenam<sup>3</sup> viya vilīyanti. Yadi rūpam satto na bhaveyya, evameva vilīyeyyāti laddhiyā evamāha. Athassa Bhagavā "na mātukucchismim ekappahāreneva nibbattati, anupubbena pana vaddhatī"ti dassento pathamam kalalam hotīti-ādimāha. Tattha pathamanti pathamena patisandhiviññanena saddhim Tissoti va Phussoti vā nāmam natthi, atha kho tīhi jāti-unnamsūhi katasuttagge santhitatelabinduppamānam kalalam hoti, yam sandhāya vuttam—

> "Tilatelassa yathā bindu, sappimaṇḍo anāvilo. Evam vannappatibhāgam, kalalam sampavuccatī"ti.

Kalalā hoti abbudanti tasmā kalalā sattāhaccayena mamsadhovanaudakavaṇṇam abbudam nāma hoti, kalalanti nāmam antaradhāyati. Vuttampi cetam—

> "Sattāham kalalam hoti, paripakkam samūhatam. Vivattamānam tabbhāvam<sup>4</sup>, abbudam nāma jāyatī"ti.

<sup>1.</sup> Gabbhasminti (Syā)

<sup>3.</sup> Phenum (Syā)

<sup>2.</sup> Nibbattatīti (Syā)

<sup>4.</sup> Tam bhāvam (Sī, Syā)

Abbudā jāyate pesīti tasmāpi abbudā sattāhaccayena vilīnatipusadisā kesi nāma sañjāyati. Sā maricaphāņitena dīpetabbā. Gāmadārikā<sup>1</sup> hi supakkāni maricāni gahetvā sāṭakante bhaṇḍikaṁ katvā pīļetvā maṇḍaṁ ādāya kapāle pakkhipitvā ātape ṭhapenti, taṁ sukkhamānaṁ sabbabhāgehi muccati. Evarūpā pesi hoti, abbudanti nāmaṁ antaradhāyati. Vuttampi cetaṁ—

"Sattāham abbudam hoti, paripakkam samūhatam. Vivattamānam tabbhāvam, pesi nāma pajāyatī"ti<sup>2</sup>.

Pesi nibbattatī ghanoti tato pesito sattāhaccayena kukkuṭaṇḍasaṇṭhāno ghano nāma maṁsapiṇḍo nibbattati, pesīti nāmaṁ antaradhāyati. Vuttampi cetaṁ—

"Sattāham pesi bhavati, paripakkam samūhatam. Vivattamānam tabbhāvam, ghanoti nāma jāyati.

Yathā kukkuṭiyā aṇḍaṁ, samantā parimaṇḍalaṁ. Evaṁ ghanassa saṇṭhānaṁ, nibbattaṁ kammapaccayā''ti.

Ghanā pasākhā<sup>3</sup> jāyantīti pañcame sattāhe dvinnam hatthapādānam sīsassa catthāya pañca pīļakā jāyanti, yam sandhāyetam vuttam "pañcame bhikkhave sattāhe pañca pīļakā santhahanti kammato"ti.

Ito param chaṭṭhasattamādīni sattāhāni atikkamma desanam saṅkhipitvā dvācattālīse<sup>4</sup> sattāhe pariṇatakālam gahetvā dassento kesāti-ādimāha. Tattha **kesā lomā nakhāpi cā**ti<sup>5</sup> dvācattālīse sattāhe etāni jāyanti.

Tena so tattha yāpetīti tassa hi nābhito uṭṭhito nāļo mātu udarapaṭalena ekābaddho hoti, so uppaladaṇḍako viya chiddo, tena āhāraraso saṁsaritvā āhārasamuṭṭhānarūpaṁ samuṭṭhāpeti. Evaṁ so dasa māse yāpeti.

**Mātukucchi gato naro**ti mātuyā tirokucchigato, kucchiyā abbhantaragatoti attho. Iti

<sup>1.</sup> Gāmadārakā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Pesi nāma ca jāyatīti (Sī), pesi ca nāma jāyatīti (Syā)

<sup>3.</sup> Ghanā ca sākhā (Syā)

<sup>4.</sup> Dvācattālīsame (Ka)

<sup>5.</sup> Nakhāni cāti (Sī, Syā)

Bhagavā "evam kho yakkha ayam satto anupubbena mātukucchiyam vaḍḍhati, na ekappahāreneva nibbattatī"ti dasseti. . Paṭhamam.

#### 2. Sakkanāmasuttavannanā

236. Dutiye **Sakkanāmako**ti evamnāmako eko yakkho, so<sup>1</sup> kira mārapakkhikayakkho. **Vippamuttassā**ti tīhi bhavehi vippamuttassa. **Yadaññan**ti yam aññam. **Vaṇṇenā**ti kāraṇena. **Samvāso**ti ekato vāso, sakkhidhammo mittadhammoti attho. **Sappañño**ti supañño Sambuddho. . Dutiyam.

#### 3. Sūcilomasuttavannanā

237. Tatiye **gayāyan**ti Gayāgāme, Gayāya avidūre niviṭṭhagāmaṁ upanissāyāti attho. **Ṭaṅkitamañce**ti dīghamañce pādamajjhe² vijjhitvā aṭaniyo pavesetvā katamañce. Tassa "idaṁ upari, idaṁ heṭṭhā"ti natthi, parivattetvā atthatopi tādisova hoti, taṁ devaṭṭhāne ṭhapenti. Catunnaṁ pāsāṇānaṁ upari pāsāṇaṁ attharitvā katagehampi "ṭaṅkitamañco"ti³ vuccati. **Sūcilomassā**ti kathinasūcisadisalomassa. So kira Kassapassa Bhagavato sāsane pabbajitvā dūraṭṭhānato āgato sedamalaggahitena gattena supaññattaṁ Saṁghikamañcaṁ anādarena apaccattharitvā nipajji, tassa parisuddhasīlassa taṁ kammaṁ suddhavatthe kāṭakaṁ viya ahosi. So tasmiṁ attabhāve visesaṁ nibbattetuṁ asakkonto kālaṅkatvā Gayāgāmadvāre saṅkāraṭṭhāne yakkho hutvā nibbatti. Nibbattamattasseva cassa sakalasarīraṁ kathinasūcīhi gavicchivijjhitaṁ⁴ viya jātaṁ.

Athekadivasam Bhagavā paccūsasamaye lokam olokento tam yakkham paṭhamāvajjanasseva<sup>5</sup> āpātham āgatam disvā "ayam ekam Buddhantaram mahādukkham anubhavi, kinnu khvāssa mam āgamma sotthikāraṇam bhaveyyā"ti

- 1. Eso (Ka)
- 3. Katageham pīṭhankitamañcoti (Ka)
- 5. Pathamāvajjantasseva (Ka)

- 2. Dīghamañcapāde majjhe (Syā)
- 4. Āvijjhitam (Sī), gavaccitam (Syā)

āvajjento paṭhamamaggassa upanissayam addasa. Athassa saṅgaham kātukāmo surattadupaṭṭam¹ nivāsetvā Sugatamahācīvaram pārupitvā devavimānakappam Gandhakuṭim pahāya

hatthigavāssamanussakukkurādikuṇapaduggandham saṅkāraṭṭhānam gantvā tattha Mahāgandhakuṭiyam viya nisīdi. Tam sandhāya vuttam "sūcilomassa yakkhassa bhavane"ti.

Kharoti sumsumārapiṭṭhi viya chadaniṭṭhakāhi visamacchadanapiṭṭhi viya ca kharasarīro. So kira Kassapasammāsambuddhakāle sīlasampanno upāsako ekadivase vihāre cittattharaṇādīhi atthatāya² bhūmiyā saṃghike attharaṇe attano uttarāsaṅgaṁ apaccattharitvā nipajji. Saṃghikaṁ telaṁ abhājetvā³ attano hatthehi sarīraṁ makkhesītipi vadanti. So tena kammena sagge nibbattituṁ asakkonto tasseva gāmassa dvāre saṅkāraṭṭhāne yakkho⁴ hutvā nibbatti. Nibbattamattassa cassa sakalasarīraṁ vuttappakāraṁ ahosi. Te ubhopi sahāyā jātā. Iti kharassa kharabhāvo veditabbo.

Avidūre atikkamantīti gocaram pariyesantā samāgamaṭṭhānam vā gacchantā āsanne ṭhāne gacchanti. Tesu Sūcilomo Satthāram na passati, Kharalomo<sup>5</sup> paṭhamataram disvā Sūcilomam yakkham etadavoca "eso samaṇo"ti, samma esa tava bhavanam pavisitvā nisinno eko samaṇoti. Neso samaṇo, samaṇako esoti so kira yo mam passitvā bhīto palāyati, tam samaṇakoti vadati. Yo na bhāyati, tam samaṇoti. Tasmā "ayam mam disvā bhīto palāyissatī"ti maññamāno evamāha.

Kāyaṁ upanāmesīti bheravarūpaṁ nimminitvā mahāmukhaṁ vivaritvā sakalasarīre lomāni uṭṭhāpetvā kāyaṁ upanāmesi. Apanāmesīti ratanasatikaṁ suvaṇṇagghanikaṁ viya thokaṁ apanāmesi. Pāpakoti lāmako amanuñňo. So gūthaṁ viya aggi viya kaṇhasappo viya ca parivajjetabbo, na iminā suvaṇṇavaṇṇena sarīrena sampaṭicchitabbo. Evaṁ vutte pana sūcilomo "pāpako kira me samphasso"ti kuddho pañhaṁ taṁ samaṇāti-ādimāha. Cittaṁ vā te khipissāmīti yesañhi amanussā

- 1. Rattadupaṭṭaṁ (Sī, Syā, Ka)
- 3. Bhājetvā (Syā)
- 5. Kharo (Syā)

- 2. Santhatāya (Sī, Syā)
- 4. Saṅkārayakkho (Sī, Syā)
- 6. Suvannagghikam (Sī), suvannagghiyam (Syā)

cittam khipitukāmā honti, tesam setamukham nīlodaram surattahatthapādam mahāsīsam pajjalitanettam bheravam vā attabhāvam nimminitvā dassenti, bheravam vā saddam sāventi<sup>1</sup>, kathentānamyeva vā mukhe hattham pakkhipitvā hadayam maddanti, tena te sattā ummattakā honti khittacittā. Tam sandhāyevamāha. **Pāragangāyā**ti dvīsu pādesu gahetvā tam āvinche tvā<sup>2</sup> yathā na punāgacchasi, evam pāram vā Gangāya khipissāmīti vadati. **Sadevake**ti-ādi vuttatthameva. **Puccha yadākankhasī**ti yamkinci ākankhasi, tam sabbam puccha, asesam te byākarissāmīti sabbannupavāranam pavāreti.

Kutonidānāti kimnidānā, kimpaccayāti attho. Kumārakā dhaṅkamivossajantīti<sup>3</sup> yathā kumārakā kākam gahetvā ossajanti khipanti, evam pāpavitakkā kuto samutthāya cittam ossajantīti pucchati.

Itonidānāti ayam attabhāvo nidānam etesanti itonidānā. Itojāti ito attabhāvato jātā. Ito samuṭṭhāya manovitakkāti yathā dīghasuttakena pāde baddham kākam kumārakā tassa suttapariyantam anguliyam veṭhetvā ossajanti, so dūram gantvāpi puna tesam pādamūleyeva patati, evameva ito attabhāvato samuṭṭhāya pāpavitakkā cittam ossajanti.

Snehajāti taṇhāsinehato jātā. Attasambhūtāti attani sambhūtā.

Nigrodhasseva khandhajāti nigrodhakhandhe jātā pārohā viya. Puthūti bahū anekappakārā pāpavitakkā taṁsampayuttakilesā ca. Visattāti laggā<sup>4</sup> laggitā.

Kāmesūti vatthukāmesu. Māluvāva vitatā vaneti yathā vane māluvā latā yaṁ rukkhaṁ nissāya jāyati, taṁ mūlato yāva aggā, aggato yāva mūlā punappunaṁ saṁsibbitvā ajjhottharitvā otatavitakā<sup>5</sup> tiṭṭhati. Evaṁ vatthukāmesu puthū kilesakāmā visattā, puthū vā sattā tehi kilesakāmehi vatthukāmesu visattā. Ye naṁ pajānantīti ye<sup>6</sup> "attasambhūtā"ti etta vuttaṁ attabhavaṁ jānanti.

<sup>1.</sup> Vādenti (Syā)

<sup>2.</sup> Āvijjhitvā (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Dhankamivossajjantīti (Syā)

<sup>4.</sup> Sattā laggā (Syā)

<sup>5.</sup> Otthatā vitthatā (Syā)

<sup>6.</sup> Ye nam (Sī), ye ca (Syā)

Yatonidānanti yam nidānamassa attabhāvassa, tanca jānanti. Te nam vinodentīti te evam attabhāvasankhātassa dukkhasaccassa nidānabhūtam samudayasaccam maggasaccena vinodenti<sup>1</sup>. Te duttaranti te samudayasaccam nīharantā idam duttaram kilesogham taranti.
Atiņņapubbanti anamatagge samsāre supinantepi<sup>2</sup> na tiņņapubbam.
Apunabhavāyāti apunabhavasankhātassa nirodhasaccassatthāya. Iti imāya gāthāya cattāri saccāni<sup>3</sup> pakāsento arahattanikūṭena desanam niṭṭhapesi.
Desanāvasāne Sūcilomo tasmimyeva padese ṭhito desanānusārena ñāṇam pesetvā sotāpattiphale patiṭṭhito. Sotāpannā ca nāma na kiliṭṭhattabhāve tiṭṭhantīti saha phalapaṭilābhenassa sarīre setakaṇḍupīļakasūciyo sabbā patitā. So dibbavatthanivattho dibbavaradukūluttarāsango dibbaveṭhanaveṭhito dibbābharaṇagandhamāladharo suvaṇṇavaṇṇo hutvā bhummadevatāparihāram paṭilabhīti. . Tatiyam.

#### 4. Manibhaddasuttavannanā

238. Catutthe sukhamedhatīti sukham paṭilabhati. Suve seyyoti suve suve seyyo, niccameva seyyoti attho. Verā na parimuccatīti aham satimāti ettakena verato na muccati. Yassāti yassa arahato. Ahimsāyāti karuṇāya ceva karuṇāpubbabhāge ca. Mettamsoti so mettanceva mettapubbabhāganca bhāveti. Atha vā amsoti koṭṭhāso vuccati. Metta amso etassāti metttamso. Idam vuttam hoti—yassa arahato sabbakālam ahim sāya rato mano, yassa ca sabbabhūtesu mettākoṭṭhāso atthi, tassa kenaci puggalena saddhim veram nāma natthi yakkhāti. . Catuttham.

#### 5. Sānusuttavannanā

239. Pañcame **yakkhena gahito hotī**ti so kira tassā upāsikāya ekaputtako. Atha nam sā daharakāleyeva pabbājesi. So pabbajitakālato paṭṭhāya sīlavā ahosi vattasampanno,

<sup>1.</sup> Vinodenti nīharanti (Syā)

<sup>2.</sup> Supinantenāpi (Sī), supinantarepi (Syā)

<sup>3.</sup> Ariyasaccāni (Syā)

ācariyupajjhāya-āgantukādīnam vattam katameva hoti, māsassa atthamīdivase pāto vutthāya udakamālake udakam upatthāpetvā dhammassavanaggam sammajjitvā dīpam jāletvā madhurassarena dhammassavanam ghoseti. Bhikkhū tassa thāmam ñatvā "sarabhānam1" bhana sāmanerā"ti ajjhesanti. So "mayham hadayavāto rujati, kāso vā bādhatī"ti kiñci paccāhāram akatvā dhammāsanam abhiruhitvā ākāsagangam otārento viya sarabhānam vatvā otaranto "mayham mātāpitūnampi imasmim sarabhaññe pattī''ti vadati. Tassa manussā mātāpitaro pattiyā dinnabhāvam na jānanti. Anantarattabhāve panassa mātā yakkhinī jātā, sā devatāhi saddhim āgatā dhammam sutvā "sāmanerena dinnapattim anumodāmi tātā"ti vadati. Sīlasampannā ca nāma bhikkhū sadevakassa lokassa piyā hontīti tasmim sāmanere devatā salajjā sagāravā mahābrahmam viya aggikkhandham viya ca nam maññanti. Sāmanere gāravena tam yakkhinim garum katvā passanti. Dhammassavanayakkhasamāgamādīsu "Sānumātā sānumātā"ti yakkhiniyā aggāsanam aggodakam aggapindam denti. Mahesakkhāpi yakkhā tam disvā maggā okkamanti, āsanā vutthahanti.

Atha kho sāmaņero vuḍḍhimanvāya paripakkindriyo anabhiratipīļito anabhiratim vinodetum asakkonto parūļhakesanakho kiliṭṭhanivāsanapārupano kassaci anārocetvā pattacīvaramādāya ekakova mātu gharam² gato. Upāsikā puttam disvā vanditvā āha "tāta tvam pubbe ācariyupajjhāyehi vā daharasāmaņerehi vā saddhim idhāgacchasi, kasmā ekakova ajja āgato"ti. So ukkaṇṭhitabhāvam ārocesi. Saddhā upāsikā nānappakārena gharāvāse ādinavam dessetvā puttam ovadamānāpi tam saññāpetum asakkontī "appeva nāma attano dhammatāyapi sallakkhessatī"ti anuyojetvāva "tiṭṭha tāta, yāva te yāgubhattam sampādemi, yāgum pivitvā katabhattakiccassa te manāpāni vatthāni nīharitvā dassāmī"ti vatvā āsanam paññāpetvā adāsi. Nisīdi sāmaņero. Upāsikā muhutteneva yāgukhajjakam sampādetvā adāsi. Tato "bhattam sampādessāmī"ti avidūre nisinnā taṇḍule dhovati. Tasmim samaye sā yakkhinī "kaham nu kho sāmaņero kiñci bhikkhāhāram

labhati, udāhu no"ti āvajjamānā tassa vibbhamitukāmatāya nisinnabhāvam ñatvā "mā heva kho me devatānam antare lajjam uppādeyya, gacchāmissa vibbhamane antarāyam karomī"ti āgantvā sarīre adhimuccitvā gīvam parivattetvā bhūmiyam pātesi. So akkhīhi viparivattehi kheļena paggharantena bhūmiyam vipphandati. Tena vuttam "yakkhena gahito hotī"ti.

Abhāsīti upāsikā puttassa tam vippakāram disvā vegena gantvā puttam ālingetvā ūrūsu nipajjāpesi. Sakalagāmavāsino āgantvā balikammādīni karonti. Upāsikā paridevamānā imā gāthāyo abhāsi.

Pāṭihāriyapakkhañcāti manussā "aṭṭhamī-uposathassa paccuggamanañca anuggamanañca karissāmā"ti sattamiyāpi navamiyāpi uposathaṅgāni samādiyanti, cātuddasīpannarasīnaṁ paccuggamanānuggamanaṁ karontā terasiyāpi pāṭipadepi samādiyanti, "vassāvāsassa anuggamanaṁ karissāmā"ti dvinnaṁ pavāraṇānaṁ antare aḍḍhamāsaṁ nibaddhuposathikā bhavanti. Idaṁ sandhāya vuttaṁ "pāṭihāriyapakkhañcā"ti. Aṭṭhaṅgasusamāgatanti aṭṭhaṅgehi suṭṭhu samāgataṁ, sampayuttanti attho. Brahmacariyanti seṭṭhacariyaṁ. Na te hi yakkhā kīḷantīti na te gahetvā yakkhā kilamenti.

Puna cātuddasinti imāya gāthāya sāmaņerassa kāye adhimuttā yakkhinī āha. Āvi vā yadi vā rahoti kassaci sammukhe vā parammukhe vā.

Pamutyatthīti pamutti atti. Uppaccāpīti uppatitvāpi. Sacepi sakuņo viya uppatitvā palāyasi, tathāpi te mokkho natthīti vadati. Evañca pana vatvā sāmaņeraṁ muñci. Sāmaņero akkhīni ummīlesi, mātā kese pakiriya assasantī passasantī rodati. So "amanussena gahitomhī"ti na jānāti. Olokento pana "ahaṁ pubbe pīṭhe nisinno, mātā me avidūre nisīditvā taṇḍule dhovati, idāni panamhi bhūmiyaṁ nisinno, mātāpi me assasantī passasantī rodati, sakalagāmavāsinopi sannipatitā, kinnu kho etan"ti nipannakova mataṁ vā ammāti gāthamāha.

Kāme cajitvānāti duvidhepi kāme pahāya. Punarāgacchateti vibbhamanavasena āgacchati. Puna jīvam mato hi soti uppabbajitvā puna jīvantopi so matakova, tasmā tampi rodantīti vadati.

Idānissa gharāvāse ādīnavam dassentī kukkuļāti-ādimāha. Tattha kukkuļāti gharāvāso kira uņhaṭṭhena kukkuļā nāma hoti. Kassa ujjhāpayāmaseti "abhidhāvatha, bhaddam te hotū"ti evam vatvā "yam tvam vibbhamitukāmo yakkhena pāpito, imam vippakāram kassa mayam ujjhāpayāma nijjhāpayāma ārocayāmā"ti vadati. Puna ḍayhitumicchasītiādittagharato nīhaṭabhaṇḍam¹ viya gharā nīharitvā Buddhasāsane pabbajito² pana mahāḍāhasadise gharāvāse ḍayhitum icchasīti attho. So mātari kathentiyā kathentiyā sallakkhetvā hirottappam paṭilabhitvā "natthi mayham gihibhāvena attho"ti āha. Athassa mātā "sādhu tātā"ti tuṭṭhā paṇītabhojanam bhojetvā "kati vassosi tātā"ti pucchi. Paripuṇṇavassomhi upāsiketi. "Tena hi tāta upasampadam karohī"ti cīvarasāṭake adāsi. So ticīvaram kārāpetvā upasampanno Buddhavacanam uggaṇhanto Tepiṭako hutvā sīlādīnam āgataṭṭhāne tam tam pūrento nacirasseva arahattam patvā mahādhammakathiko hutvā vīsavassasatam ṭhatvā sakalajambudīpam khobhetvā parinibbāyi. . Pañcamam.

## 6. Piyankarasuttavannanā

240. Chaṭṭhe jetavaneti Jetavanassa paccante Kosambakakuṭi nāma³ atthi, tattha viharati. Dhammapadānīti idha pāṭiyekkaṁ saṅgahaṁ āruļhā chabbīsativaggā tanti adhippetā. Tatrā thero tasmiṁ samaye antovihāre nisinno madhurassarena sarabhaññaṁ katvā Appamādavaggaṁ bhāsati. Evaṁ tosesīti sā kira puttaṁ piyaṅkaraṁ aṅkenādāya Jetavanassa pacchimabhagato paṭṭhāya gocaraṁ pariyesantī anupubbena nagarābhimukhī hutvā uccārapassāvakheļasiṅghāṇikadubbhojanāni pariyesamānā therassa vasanatthānaṁ patvā madhurassaraṁ assosi. Tassā so saddo chavi-ādīni⁴

<sup>1.</sup> Nibbhatam bhandam (Syā)

<sup>3.</sup> Kosambakuţikā nāma (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Pabbajitvā (Syā)

<sup>4.</sup> Chavicammādīni (Syā)

chetvā aṭṭhimiñjaṁ āhacca hadayaṅgamanīyo hutvā aṭṭhāsi. Athassā gocarapariyesane cittampi na uppajji, ohitasotā Dhammameva suṇantī ṭhitā. Yakkhadārakassa pana daharatāya Dhammassavane cittaṁ natthi. So jighacchāya pīḷitattā "kasmā ammā gatagataṭṭhāne khāṇuko viya tiṭṭhasi, na mayhaṁ khādanīyaṁ vā bhojanīyaṁ vā pariyesasī"ti punappunaṁ mātaraṁ codeti. Sā "Dhammassavanassa me antarāyaṁ karotī"ti puttakaṁ "mā saddaṁ karī piyaṅkarā"ti evaṁ tosesi. Tattha mā saddaṁ karīti saddaṁ mā kari.

Pāņesu cāti gāthāya sā attano dhammatāya samādiņņam pañcasīlam dasseti. Tattha samyamāmaseti samyamāma samyatā homa. Iminā pāṇātipātā virati gahitā, dutiyapadena musāvādā virati, tatiyapadena sesā tisso viratiyo. Api muccema pisācayoniyāti api nāma yakkhaloke uppannāni pañca verāni pahāya yoniso paṭipajjitvā imāya chātakadubbhikkhāya pisācayakkhayoniyā muccema tātāti vadati. . Chaṭṭham.

#### 7. Punabbasusuttavannanā

241. Sattame tena kho pana samayenāti katarasamayena? Sūriyassa atthaṅgamanasamayena. Tadā kira Bhagavā pacchābhatte mahājanassa dhammaṁ desetvā mahājanaṁ uyyojetvā nhānakoṭṭhake nhatvā Gandhakuṭipariveṇe paññattavarabuddhāsane puratthimalokadhātuṁ olokayamāno nisīdi. Athekacārikadvicārikādayo paṁsukūlikapiṇḍapātikabhikkhū attano attano vasanaṭṭhānehi¹ nikkhamitvā āgamma Dasabalaṁ vanditvā rattasāṇiyā parikkhipamānā viya nisīdiṁsu. Atha nesaṁ ajjhāsayaṁ viditvā Satthā nibbānapaṭisaṁyuttaṁ dhammakathaṁ² kathesi.

Evam tosesīti sā kira dhītaram ankenādāya puttam anguliyā gahetvā Jetavanapiṭṭhiyam pākāraparikkhepasamīpe uccārapassāvakheļasinghānikam pariyesamānā anupubbena Jetavanadvārakoṭṭhakam sampattā. Bhagavato ca "Ānanda pattam āhara, cīvaram āhāra, vighāsādānam dānam dehī"ti kathentassa saddo samantā dvādasahatthamattameva gaṇhāti. Dhammam

desentassa sacepi cakkavāļapariyantam katvā parisā nisīdati, yathāparisam gacchati, bahiparisāya ekaṅgulimattampi na niggacchati "mā akāraṇā madhurasaddo nassī"ti. Tatrāyam yakkhinī bahiparisāya ṭhitā saddamna suṇāti, dvārakoṭṭhake ṭhitāya panassā mahatiyā Buddhavīthiyā abhimukhe ṭhitā Gandhakuṭi paññāyi. Sā nivāte dīpasikhā viya Buddhagāravena hatthakukkuccādirahitam niccalam parisam disvā "nūna mettha¹ kiñci bhājanīyabhaṇḍam² bhavissati, yato aham sappitelamadhuphāṇitādīsu kiñcideva pattato vā hatthato vā paggharantam bhūmiyam vā pana patitam labhissāmī"ti antovihāram pāvisi. Dvārakoṭṭhake avaruddhakānam nivāraṇatthāya ṭhitā ārakkhadevatā yakkhiniyā upanissāyam disvā na nivāresi. Tassā saha parisāya ekībhāvagamanena madhurassaro chavi-ādīni chinditvā aṭṭhimiñjam āhacca aṭṭhāsi. Tam dhammassavanatthāya niccalam ṭhitam purimanayeneva puttakā codayimsu. Sā "dhammassavanassa me antarāyam karontī"ti puttake tuṇhī uttarike hohīti evam tosesi.

Tattha yāvāti yāva dhammam suṇāmi, tāva tuṇhī hohīti³ attho. Sabbaganthappamocananti nibbānam āgamma sabbe ganthā pamuccanti, tasmā tam sabbaganthappamocananti vuccati. Ativelāti velātikkantā pamāṇātikkantā. Piyāyanāti magganā patthanā. Tato piyataranti yā ayam assa dhammassa magganā patthanā, idam mayham tato piyataranti attho. Piyatarāti vā pāṭho. Pāṇinanti yathā pāṇīnam dukkhā moceti. Ke mocetīti. Pāṇineti āharitvā vattabbam . Yam dhammam abhisambudhanti yam dhammam Bhagavā abhisambuddho. Tuṇhībhūtāyamuttarāti na kevalam ahameva, ayam me bhaginī uttarāpi tuṇhībhūtāti vadati⁴. Saddhammassa anaññāyāti amma mayam pubbepi imam saddhammameva ajānitvā idāni idam khuppipāsādidukkham anubhavantā dukkham carāma viharāma⁵.

**Cakkhumā**ti pañcahi cakkhūhi cakkhumā. Dhammam desentoyeva Bhagavā parisam sallakkhayamāno tassā yakkhiniyā ceva yakkhadārakassa ca sotāpattiphalassa upanissayam disvā desanam vinivaṭṭetvā catusaccakatham dīpeti, tam sutvā tasmimyeva dese thitā yakkhinī saddhim

<sup>1.</sup> Nūna cettha (Syā)

<sup>2.</sup> Bhandabhājanīyam (Syā)

<sup>3.</sup> Hothāti (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Tunhībhūtā titthati (Sī)

<sup>5.</sup> Dukkham carāmase dukkham viharāma (Syā)

puttena sotāpattiphale patiṭṭhitā. Dhītuyāpi panassā upanissayo atthi, atidaharattā pana desanaṁ sampaṭicchituṁ nāsakkhi.

Idāni sā yakkhinī puttassa anumodanam karontī sādhu kho paṇḍito nāmāti-ādimāha. Ajjāhamhi samuggatāti ahamhi¹ ajja vaṭṭato uggatā samuggatā, sāsane vā uggatā samuggatā, tvampi sukhī hohīti. Diṭṭhānīti mayā ca tayā ca diṭṭhāni. Uttarāpi suṇātu meti "amhākam catusaccapaṭivedhabhāvam dhītā me uttarāpi suṇātū"ti vadati. Saha saccapaṭivedheneva sāpi sūcilomo viya sabbam setakaṇḍukacchuādibhāvam² pahāya dibbasampattim paṭilabhati saddhim puttena. Dhītā panassā yathā nāma loke mātāpitūhi issariye laddhe puttānampi tam hoti, evam mātu ānubhāveneva sampattam labhi. Tato paṭṭhāya ca sā saddhim puttakehi Gandhakuṭisamīparukkheyeva nivāsarukkham labhitvā sāyam pātam Buddhadassanam labhamānā dhammam suṇamānā dīgharattim tattheva vasi. . Sattamam.

#### 8. Sudattasuttavannanā

242. Aṭṭhame kenacideva karaṇīyenāhi vāṇijjakammaṁ adhippetaṁ. Anāthapiṇḍiko ca Rājagahaseṭṭhi ca aññamaññaṁ bhaginipatikā honti. Yadā Rājagahe uṭṭhānabhaṇḍakaṁ mahagghaṁ³ hoti, tadā Rājagahaseṭṭhi taṁ gahetvā pañcasakaṭasatehi Sāvatthiṁ gantvā yojanamatte ṭhito attano āgatabhāvaṁ jānāpeti. Anāthapiṇḍiko paccuggantvā tassa mahāsakkāraṁ katvā ekayānaṁ āropetvā Sāvatthiṁ pavisati. So sace bhaṇḍaṁ lahukaṁ vikkīyati, vikkiṇāti. No ce, bhaginighare ṭhapetvā pakkamati. Anāthapiṇḍikopi tatheva karoti. Svāyaṁ tadāpi teneva karaṇīyena agamāsi. Taṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ.

Tamdivasam pana Rājagahaseṭṭhi yojanamatte ṭhitena Anāthapiṇḍikena āgatabhāvajānanattham pesitam paṇṇam na suṇi, dhammassavanatthāya vihāram agamāsi. So dhammakatham sutvā svātanāya Buddhappamukham bhikkhusamgham nimantetvā attano ghare uddhanakhaṇāpanadāruphālanādīni kāresi. Anāthapiṇḍikopi "idāni mayham paccuggamanam karissati, idāni karissatī"ti gharadvārepi paccuggamanam

<sup>1.</sup> Aham hi (Sī) 2. Sabbapeta kandukacchu-ādibhāvam (Syā) 3. Samaggham (Syā)

alabhitvā antogharam paviṭṭho paṭisanthārampi na bahum alattha. "Kim mahāseṭṭhi kusalam dārakarūpānam, nasi magge kilanto"ti¹ ettakova paṭisanthāro ahosi, so tassa mahābyāpāram disvā "kinnu te gahapati āvāho vā bhavissatī"ti khandhake² āgatanayeneva katham pavattetvā tassa mukhato Buddhasaddam sutvā pañcavaṇṇam pītim paṭilabhi. Sā tassa sīsena uṭṭhāya yāva pādapiṭṭhiyā, pādapiṭṭhiyā uṭṭhāya yāva sīsā gacchati, ubhato uṭṭhāya majjhe osarati, majjhe uṭṭhāya ubhato gacchati. So pītiyā nirantaram phuṭṭho "Buddhoti tvam gahapati vadesi, Buddho tāham gahapati vadāmī"ti evam tikkhattum pucchitvā "ghosopi kho eso dullabho lokasmim yadidam Buddho"ti āha. Idam sandhāya vuttam "assosi kho Anāthapiṇḍiko gahapati Buddho kira loke uppanno"ti.

Etadahosi akālo kho ajjāti so kira tam seṭṭhim pucchi "kuhim gahapati Satthā viharatī"ti. Athassa so "Buddhā nāma durāsadā āsīvisasadisā honti, Satthā sivathikāya³ vasati, na sakkā tattha tumhādisehi imāya velāya gantun"ti ācikkhi. Athassa etadahosi. Buddhagatāya satiyā nipajjīti tamdivasam kirassa bhaṇḍasakaṭesu vā upaṭṭhākesu vā cittampi na uppajji, sāyamāsampi na akāsi, sattabhūmikam pana pāsādam āruyha supaññattālankatavarasayane "Buddho Buddho"ti sajjhāyam karontova nipajjitvā niddam okkami. Tena vuttam "Buddhagatāya satiyā nipajjī"ti.

Rattiyā sudam tikkhattum uṭṭhāsi pabhātanti maññamānoti paṭṭhamayāme tāva vītivatte uṭṭhāya Buddham anussari, athassa balavappasādo udapādi, pīti-āloko ahosi, sabbatamam vigacchi, dīpasahassujjalam viya canduṭṭhānam sūriyuṭṭhānam viya ca jātam. So "pamādam āpanno vatamhi<sup>4</sup>, sūriyo uggato"ti uṭṭhāya ākāsatale ṭhitam candam ulloketvā "ekova yāmo gato, aññe dve atthī"ti puna pavisitvā nipajji. Etenupāyena majjhimayāmāvasānepi pacchimayāmāvasānepīti tikkhattum uṭṭhāsi. Pacchimayāmāvasāne pana balavapaccūseyeva uṭṭhāya ākāsatalam

<sup>1.</sup> Kilamantoti (Syā)

<sup>3.</sup> Sītavane (Sī)

<sup>2.</sup> Vi 4. 302 pitthe.

<sup>4.</sup> Pasādam āpannomhi vancitomi (Sī, Syā)

āgantvā<sup>1</sup> mahādvārābhimukhova ahosi, sattabhūmikadvāram sayameva vivaṭam ahosi. So pāsādā oruyha antaravīthim paṭipajji.

Vivarim sūti "ayam mahāseṭṭhi 'Buddhupaṭṭhānam gamissāmī'ti nikkhanto, paṭhamadassaneneva sotāpattiphale patiṭṭhāya tiṇṇam ratanānam aggupaṭṭhāko hutvā asadisam samghārāmam katvā cātuddisassa ariyagaṇassa anāvaṭadvāro bhavissati, na yuttamassa dvāram pidahitun''ti cintetvā vivarimsu. Antaradhāyīti Rājagaham kira ākiṇṇamanussam antonagare nava koṭiyo, bahinagare navāti tam upanissāya aṭṭhārasa manussakoṭiyo vasanti. Avelāya matamanusse bahi nīharitum asakkontā aṭṭālake² ṭhatvā bahidvāre khipanti. Mahāseṭṭhi nagarato bahinikkhantamattova allasarīram pādena akkami, aparampi piṭṭhipādena pahari. Makkhikā uppatitvā parikirimsu. Duggandho nāsapuṭam abhihani. Buddhappasādo tanuttam gato³. Tenassa āloko antaradhāyi, andhakāro pāturahosi. Saddamanussāvesīti "seṭṭhissa ussāham janessāmī"ti suvaṇṇakiṅkiṇikam ghaṭṭento viya madhurassarena saddam anussāvesi.

Satari kaññāsahassānīti purimapadānipi imināva sahassapadena saddhim sambandhanīyāni. Yatheva hi satari kaññāsahassāni, satari sahassāni hatthī, satari sahassāni assā, satari sahassāni rathāti ayamettha attho. Iti ekekasatasahassameva dīpitari. Padavītihārassāti padavītihāro nāma samagamane dvinnari padānari antare muṭṭhiratanamattari. Kalari nāgghanti soļasinti tari ekari padavītihārari soļasabhāge katvā tato eko koṭṭhāso puna soļasadhā, tato eko soļasadhāti evari soļasa vāre soļasadhā bhinnassa eko koṭṭhāso soļasikalā nāma, tari soļasikalari etāni cattāri satasahassāni na agghanti. Idari vuttari hoti—satari hatthisahassāni satari satari satasahassāni satari rathasahassāni satari kaññāsahassāni, tā ca kho āmukkamaṇikuṇḍalā sakalajambudīparājadhītaro vāti imasmā ettakā lābhā vihārari gacchantassa tasmiri soļasikalasankhāte padese pavattacetanāva uttaritarāti. Idari pana vihāragamanari kassa vasena gahitanti? Vihārari gantvā anantarāyena sotāpattiphale patiṭṭhahantassa. "Gandhamālādīhi pūjari

karissāmi, cetiyam vandissāmi, dhammam sossāmi, dīpapūjam karissāmi, samgham nimantetvā dānam dassāmi, sikkhāpadesu vā saraņesu vā patiṭṭḥahissāmī''ti gacchatopi vasena vaṭṭatiyeva.

Andhakāro antaradhāyīti so kira cintesi "aham ekakoti saññam karomi, anuyuttāpi me atthi, kasmā bhāyāmī'ti sūro ahosi. Athassa balavā Buddhappasādo udapādi. Tasmā andhakāro antaradhāyīti. Sesavāresupi eseva nayo. Apica purato purato gacchanto¹ bhimsanake susānamagge aṭṭhikasaṅkhalikasamaṁsalohitanti-ādīni anekavidhāni kuṇapāni addasa. Soṇasiṅgālādīnaṁ saddaṁ assosi. Taṁ sabbaṁ parissayaṁ punappunaṁ Buddhagataṁ pasādaṁ vaḍḍhetvā maddanto agamasiyeva.

Ehi Sudattāti so kira seṭṭhi gacchamānova cintesi "imasmim loke bahū Pūraṇakassapādayo titthiyā 'mayam Buddhā mayam Buddhā'ti vadanti, katham nu kho aham Satthu Buddhabhāvam jāneyyan"ti. Athassa etadahosi "mayham guṇavasena uppannam nāmam mahājāno jānāti, kuladattiyam pana me nāmam aññatra mayā na koci jānāti. Sace Buddho bhavissati, kuladattikanāmena mam ālapissatī"ti. Satthā tassa cittam ñatvā evamāha.

Parinibbutoti kilesaparinibbānena parinibbuto. Āsattiyoti taṇhāyo. Santinti kilesavūpasamam. Pappuyyāti patvā. Idanca pana vatvā Satthā tassa anupubbikatham kathetvā matthake cattāri saccāni pakāsesi. Seṭṭhi dhammadesanam sutvā sotāpattiphale patiṭṭhāya Buddhappamukham bhikkhusamgham nimantetvā punadivasato paṭṭhāya mahādānam dātum ārabhi. Bimbisārādayo seṭṭhissa sāsanam pesenti "tvam āgantuko, yam nappahoti, tam ito āhārāpehī"ti. So "alam tumhe bahukiccā"ti sabbe paṭikkhipitvā pañcahi sakaṭasatehi ānītavibhavena sattāham mahādānam adāsi. Dānapariyosāne ca Bhagavantam Sāvatthiyam vassāvāsam paṭijānāpetvā Rājagahassa ca

Sāvatthiyā ca antare yojane yojane satahassam datvā pañcacattālīsa vihāre kārento Sāvatthim gantvā Jetavanamahāvihāram kāretvā Buddhappamukhassa bhikkhusamghassa niyyādesīti. Atthamam.

#### 9. Pathamasukkāsuttavannanā

243. Navame **rathikāya rathikan**ti ekam rathikam gahetvā tato aparam gacchanto rathikāya rathikam upasankamanto nāma hoti. Singhāṭakepi eseva nayo. Ettha ca **rathikā**ti racchā. **Singhāṭakan**ti catukkam. **Kim me katā**ti kim ime katā, kim karontīti attho. **Madhupītāva seyare**ti gandhamadhupānam pītā viya sayanti. Gandhamadhupānam pīto kira sīsam ukkhipitum na sakkoti, asaññī hutvā sayateva. Tasmā evamāha.

Tañca pana appaṭivānīyanti tañca pana dhammaṁ appaṭivānīyaṁ deseti. Bāhirakañhi sumadhurampi bhojanaṁ punappunaṁ bhuñjantassa na ruccati, "apanetha, kiṁ iminā"ti paṭivānetabbaṁ apanetabbaṁ hoti, na evamayaṁ dhammo. Imaṁ hi dhammaṁ paṇḍitā vassasatampi vassasahascampi suṇantā tittiṁ na gacchanti. Tenāha "appaṭivānīyan"ti. Asecanakamojavanti anāsittakaṁ ojavantaṁ. Yathā hi bāhirāni asambhinnapāyāsādīnipi sappimadhusakkharāhi āsittāni yojitāneva madhurāni ojavantāni honti, na evamayaṁ dhammo. Ayaṁ hi attano dhammatāya madhuro ceva ojavā ca, na aññena upasitto. Tenāha "asecanakamojavan"ti. Pivanti maññe sappaññāti paṇḍitapurisā pivanti viya. Valāhakamiva panthagūti¹ valāhakantarato nikkhantarkakaṁ ghammābhitattā paṭhikā viya. . Navamaṁ.

## 10-11. Dutiyasukkāsuttādivannanā

244. 245. Dasame **puññaṁ vata pasavi bahun**ti bahuṁ vata puññaṁ pasavatīti². Ekādasamaṁ uttānameva. . Ekādasamaṁ.

## 12. Āļavakasuttavaņņanā

246. Dvādasame **Āļaviyan**ti Āļavīti tam raṭṭhampi nagarampi. Tañca bhavanam nagarassa avidūre gāvutamatte ṭhitam, Bhagavā tattha viharanto tam nagaram

upanissāya Ālaviyam viharatīti vutto. **Ālavakassa vakkhassa bhavane**ti ettha pana ayamanupubbikathā—Ālavako kira rājā vividhanātakūpabhogam chaddetvā corapatibāhanattham patirājanisedhanattham byāyāmakaranatthañca sattame sattame divase migavam gacchanto ekadivasam balakāyena saddhim katikam akāsi "yassa passena migo palāyati, tasseva so bhāro"ti. Atha tasseva passena migo palāyi, javasampanno rājā dhanum gahetvā pattikova tiyojanam tam migam anubandhi. Enimigā ca tiyojanavegā eva honti. Atha parikkhīnajavam tam udakam viya pavisitvā thitam vadhitvā dvidhā chetvā anatthikopi mamsena "nāsakkhi migam gahetun"ti apavādamocanattham kājenādāva āvacchanto nagarassāvidūre bahalapattapalāsam mahānigrodham disvā parissamavinodanattham tassa mulamupagato. Tasmiñca nigrodhe Alavako vakkho mahārājasantikā bhavanam labhitvā majjhanhikasamaye tassa rukkhassa chāyāya phutthokāsam pavitthe pānino khādanto pativasati. So tam disvā khāditum upagato. Rājā tena saddhim katikam akāsi "muñca mam, aham te divase divase manussanca thalipakanca pesessami'ti. Yakkho "tvam rājūpabhogena pamatto na sarissasi, aham pana bhavanam anupagatañca ananuññātañca khāditum na labhāmi, svāham bhavantampi jīyeyyan"ti<sup>1</sup> na muñci. Rājā "yam divasam na pesemi, tam divasam mam gahetvā khādā"ti attānam anujānitvā tena mutto nagarābhimukho agamāsi.

Balakāyo magge khandhāvāraṁ bandhitvā ṭhito rājānaṁ disvā "kiṁ mahārāja ayasamattabhayā² evaṁ kilantosī"ti vadanto paccuggantvā paṭiggahesi. Rājā taṁ pavattiṁ anārocetvā nagaraṁ gantvā katapātarāso nagaraguttikaṁ āmantetvā etamatthaṁ ārocesi. Nagaraguttiko "kiṁ deva kālaparicchedo kato"ti āha. Na kato bhaṇeti. Duṭṭhu kataṁ deva, amanussā hi paricchinnamattameva labhanti, aparicchinne pana janapadassābādho bhavissati, hotu deva, kiñcāpi evamakāsi, appossukko tvaṁ rajjasukhamanubhohi, ahamettha kātabbaṁ karissāmīti. So kālasseva vuṭṭhāya bandhanāgāradvāre ṭhatvā ye ye vajjhā honti, te te sandhāya "yo jīvitatthiko, so

<sup>1.</sup> Jaheyyanti (Sī), jiyeyyanti (Syā, Ka)

nikkhamatū"ti bhaṇati. Yo paṭhamaṁ nikkhamati, taṁ gehaṁ netvā nhāpetvā bhojetvā ca "imaṁ thālipākaṁ yakkhassa dehī"ti peseti. Taṁ rukkhamūlaṁ paviṭṭhamattaṁyeva yakkho bheravaṁ attabhāvaṁ nimminitvā mūlakandaṁ viya khādi. Yakkhānubhāvena kira manussānaṁ kesādīni upādāya sakalasarīraṁ navanītapiṇḍaṁ viya hoti, yakkhassa bhattaṁ gāhāpetuṁ gatapurisā taṁ disvā bhītā yathāmittaṁ ārocesuṁ. Tato pabhuti "rājā core gahetvā yakkhassa detī"ti manussā corakammato paṭiviratā. Tato aparena samayena navacorānaṁ abhāvena purāṇacorānañca parikkhayena bandhanāgārāni suññāni ahesuṁ.

Atha nagaraguttiko rañño ārocesi. Rājā attano dhanaṁ nagararacchāsu chaḍḍāpesi "appeva nāma koci lobhena gaṇheyyā"ti. Taṁ pādenapi koci nacchupi. So core alabhanto amaccānaṁ ārocesi. Amaccā "kulapaṭipāṭiyā ekamekaṁ jiṇṇakaṁ pesema, so pakatiyāpi maccupathe vattatī"ti āhaṁsu. Rājā "amhākaṁ pitaraṁ amhākaṁ pitāmahaṁ pesetīti manussā khobhaṁ karissanti, mā vo etaṁ ruccī"ti¹ vāresi. "Tena hi deva dārakaṁ pesema uttānaseyyakaṁ, tathāvidhassa hi 'mātā me'ti 'pitā me'ti sineho natthī"ti āhaṁsu. Rājā anujāni. Te tathā akaṁsu. Nagare dārakaṁātaro ca dārake gahetvā gabbhiniyo ca palāyitvā parajanapade dārake saṁvaḍḍhetvā ānenti. Evaṁ dvādasa vassāni gatāni.

Tato ekadivasam sakalanagaram vicinitvā ekampi dārakam alabhitvā amaccā rañño ārocesum "natthi deva nagare dārako ṭhapetvā antepure tava puttam Āļavakakumāran"ti. Rājā "yathā mama putto piyo, evam sabbalokassa, attanā pana piyataram natthi, gacchatha² tampi datvā mama jīvitam rakkhathā"ti. Tena ca samayena Āļavakassa mātā puttam nhāpetvā maṇḍetvā dukūlacumbaṭake katvā aṅke sayāpetvā nisinnā hoti. Rājapurisā rañño āṇāya tattha gantvā vippalapantiyā³ tassa soļasannañca devisahassānam saddhim dhātiyā tam ādāya pakkamimsu "sveva yakkhabhakkho bhavissatī"ti. Tamdivasañca Bhagavā paccūsasamayam

<sup>1.</sup> Ruccatīti (Ka)

paccuṭṭhāya Jetavanavihāre Gandhakuṭiyaṁ¹ mahākaruṇāsamāpattiṁ samāpajjitvā Buddhacakkhunā lokaṁ olokento addasa Āļavakassa kumārassa anāgāmiphaluppattiyā upanissayaṁ yakkhassa ca sotāpatiphaluppattiyā, desanāpariyosāne ca caturāsītipāṇasahassānaṁ dhammacakkhupaṭilābhassāti. So vibhātāya rattiyā purimabhattakiccaṁ katvā suniṭṭhitapacchābhattakicco kāḷapakkhūposathadivase vattamāne oggate² sūriye eko adutiyo pattacīvaramādāya pādamaggeneva³ Sāvatthito tiṁsa yojanāni gantvā tassa yakkhassa bhavanaṁ pāvisi. Tena vuttaṁ "Āḷavakassa yakkhassa bhavane"ti.

Kim pana Bhagavā yasmim nigrodhe Āļavakassa bhavanam, tassa mūle vihāsi, udāhu bhavaneyevāti? Bhavaneyeva. Yatheva hi yakkhā attano bhavanam passanti, tathā Bhagavāpi. So tattha gantvā bhavanadvāre aṭṭhāsi. Tadā Āļavako Himavante yakkhasamāgamam gato hoti. Tato Āļavakassa dvārapālo Gadrabho nāma yakkho Bhagavantam upasankamitvā vanditvā "kim bhante Bhagavā vikāle āgato"ti āha. Āma Gadrabha āgatomi, sace te agaru, vihareyyāmekarattam Āļavakassa bhavaneti. Na me bhante garu, apica kho so yakkho kakkhaļo pharuso, mātāpitūnampi abhivādanādīni na karoti, mā rucci Bhagavato idha vāsoti. Jānāmi Gadrabha tassa sabhāvam, na koci mamantarāyo bhavissati. Sace te agaru, vihareyyāmekarattanti.

Dutiyampi Gadrabho yakkho Bhagavantam etadavoca "aggitattakapālasadiso<sup>5</sup> bhante Āļavako, mātāpitaroti vā samaṇabrāhmaṇāti vā dhammoti vā na jānāti, idhāgatānam pana cittakkhepampi karoti, hadayampi phāleti, pādepi gahetvā parasamuddam vā paracakkavāļam vā khipatī"ti. Dutiyampi Bhagavā āha "jānāmi Gadrabha, sacepi te agaru, vihareyyāmekarattan"ti. Na me bhante garu, apica kho so yakkho attano anārocetvā anujānantam mam jīvitāpi voropeyya, ārocemi bhante tassāti.

<sup>1.</sup> Mahāgandhakutiyam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Ogate (Sī), okkante (Syā), uggate (Ka)

<sup>3.</sup> Pādamatteneva (Syā)

<sup>4.</sup> Rattim (Syā)

<sup>5.</sup> Abhitattakapālasadiso (Syā)

Yathāsukham Gadrabha ārocehīti. "Tena hi bhante tvameva jānāhī"ti Bhagavantam abhivādetvā Himavantābhimukho pakkāmi. Bhavanadvārampi sayameva Bhagavato vivaramadāsi. Bhagavā antobhavanam pavisitvā yattha abhilakkhitesu mangaladivasādīsu nisīditvā Āļavako sirim anubhoti, tasmim yeva dibbaratanamaye pallanke nisīditvā suvannātam munci. Tam disvā yakkhassa itthiyo āgantvā Bhaganantam vanditvā samparivāretvā nisīdimsu. Bhagavā "pubbe tumhe dānam datvā sīlam samādiyitvā pūjaneyyam pūjetvā imam sampattim pattā, idānipi tatheva karotha, mā annamnāmim issāmacchariyābhibhūtā viharathā"ti-ādinā nayena tāsam pakinnakadhammakatham kathesi. Tā Bhagavato madhuranigghosam sutvā sādhukārasahassāni datvā Bhagavantam samparivāretvā nisīdimsuyeva. Gadrabhopi Himavantam gantvā Āļavakassārocesi "yagghe mārisa jāneyyāsi, vimāne te Bhagavā nisinno"ti. So Gadrabhassa sannam akāsi¹ "tunhī² hohi, gantvā kattabbam karissāmī"ti. Purisamānena kira lajjito ahosi, tasmā "mā koci parisamajjhe suņeyyā"ti evamakāsi.

Tadā Sātāgirahemavatā<sup>3</sup> Bhagavantam Jetavaneyeva vanditvā "yakkhasamāgamam gamissāmā"ti saparivārā nānāyānehi ākāsena gacchanti. Ākāse ca yakkhānam sabbattha maggo natthi<sup>4</sup>, ākāsaṭṭhāni vimānāni pariharitvā maggaṭṭhānenega maggo hoti. Āļavakassa pana vimānam bhūmaṭṭham suguttam pākāraparikkhittam susamvihitadvāra-aṭṭālakagopuram upari kamsajālasanchannam manjūsasadisam tiyojanam ubbedhena, tassa upari maggo hoti. Te tam padesamāgamma gantum nāsakkhimsu. Buddhānam hi nisinnokāsassa uparibhāgena yāva Bhavaggā koci gantum na sakkoti. Te "kimidan"ti āvajjetvā Bhagavantam disvā ākāse khittaleḍḍu viya oruyha vanditvā dhammam sutvā padakkhiṇam katvā "yakkhasamāgamam gacchāma Bhagavā"ti tīṇi vatthūni pasamsantā yakkhasamāgamam agamamsu. Āļavako te disvā "idha nisīdathā"ti paṭikkamma okāsamadāsi<sup>5</sup>. Te Āļavakassa nivedesum "lābhā te Āļavaka, yassa te bhavane Bhagavā viharati, gacchāvuso Bhagavantam payirupāsassū"ti. Evam Bhagavā bhavaneyeva vihāsi, na yasmim

<sup>1.</sup> Saññamadāsi (Ka)

<sup>2.</sup> Tunhibhūto (Ka)

<sup>3.</sup> Sātāgirihemavatā (Syā)

<sup>4.</sup> Neva yakkhānam sabbatta maggo atthi (Sī)

<sup>5.</sup> Okāsamakāsi (Syā)

nigrodhe Āļavakassa bhavanam, tassa mūleti. Tena vuttam "ekam samayam Bhagavā Āļaviyam viharati Āļavakassa yakkhassa bhavane"ti.

Atha kho Ālavako -pa- etadavoca "nikkhama samanā" ti kasmā panāyam etadavoca? Rosetukāmatāya. Tatrevam ādito pabhuti sambandho veditabbo—ayam hi yasmā assaddhassa saddhākathā dukkathā hoti dussīlādīnam sīlādikathā viya, tasmā tesam yakkhānam santikā Bhagavato pasamsam sutvāyeva aggimhi pakkhittalonasakkharā viya abbhantare kopena tatatatāyamānahadayo hutvā "ko so Bhagavā nāma, yo mama bhavanam pavittho"ti āha. Te āhamsu "na tvam āvuso iānāsi Bhagavantam amhākam Satthāram, vo Tusitabhavane thito pañcamahāvilokitam viloketvā"ti-ādinā nayena yāva dhammacakkapavattanā kathentā patisandhiādīsu dvattimsa pubbanimittāni vatvā "imānipi tvam āvuso acchariyāni nāddasā"ti codesum. So disvāpi kodhavasena "nāddasan"ti āha. Āvuso Ālavaka passeyyāsi vā tvam, na vā, ko tayā attho passatā vā apassatā vā, kim tvam karissasi amhākam Satthuno, yo tvam tam upanidhāya calakkakudha<sup>1</sup> mahā-usabhasamīpe tadahujātavacchako viya, tidhā pabhinnamattavāranasamīpe bhinkapotako viya, bhāsuravilambitakesarasobhitakkhandhassa migarañño samīpe jarasingālo viya, diyaddhayojanasatapavaddhakāyasupannarājasamīpe chinnapakkhakākapotako viya khāyasi, gaccha yam te karanīyam, tam karohīti. Evam vutte duttho Ālavako utthahitvā manosilātale vāmapādena thatvā "passatha dāni tumhākam vā Satthā mahānubhāvo, aham vā"ti dakkhinapādena satthiyojanamattam Kelāsapabbatakūtam akkami, tam ayokūtapahato viya niddhanta-ayopindo papatikāyo muñci, so tatra thatvā "aham Ālavako"ti ugghosesi. Sakalajambudīpam saddo phari.

Cattāro kira saddā sakalajambudīpe sūyimsu<sup>2</sup>—yañca Puṇṇako Yakkhasenāpati Dhanañjayakorabyarājānam jūtam jinitvā apphoṭethvā "aham jinin"ti ugghosesi, yañca Sakko Devānamindo Kassapabhagavato sāsane osakkante Vissakammadevaputtam sunakham karitvā "aham pāpabhikkhū

ca pāpabhikkhuniyo ca upāsake ca upāsikāyo ca sabbeva ca adhammavādino khādāmī"ti ugghosāpesi, yañca Kusajātake Pabhāvatihetu sattahi rājūhi nagare uparuddhe Pabhāvatim attanā saha hatthikkhandhe āropetvā nagarā nikkhamma "aham Sīhassaramahākusarājā"ti mahāpuriso ugghosesi, yañca Kelāsamuddhani ṭhatvā Āļavakoti. Tadā hi Sakalajambudīpe dvāre ṭhatvā ugghositasadisam ahosi. Tiyojanasahassavitthato ca Himavāpi saṅkampi yakkhassānubhāvena.

So vātamandalam samutthāpesi "eteneva samanam palāpessāmī"ti. Te puratthimādibhedā vātā samutthahitvā addhayojanayojanadviyojanatiyojanappamāṇāni pabbatakūtāni padāletvā vanagaccharukkhādīni ummūlam katvā<sup>1</sup> Ālavinagaram pakkhantā<sup>2</sup> jinnahatthisālādīni cunnentā chadanitthakā ākāse vidhamentā<sup>3</sup>. Bhagavā "mā kassaci uparodho hotū"ti adhitthāsi. Te vātā Dasabalam patvā cīvarakannamattampi cāletum nāsakkhimsu. Tato mahāvassam samutthāpesi "udakena ajjhottharitvā samaņam māressāmī"ti. Tassānubhāvena uparūpari satapatalasahassapatalādibhedā valāhakā utthahitvā pavassimsu. Vutthidhārāvegena pathavī chiddā ahosi. Vanarukkhādīnam upari mahogho āgantvā Dasabalassa cīvare ussāvabindu mattampi temetum nāsakkhi. Tato pāsānavassam samutthāpesi. Mahantāni mahantāni pabbatakūtāni dhūmāyantāni pajjalantāni ākāsenāgantvā Dasabalam patvā dibbamālāguļāni sampajjimsu. Tato paharanavassam samutthāpesi. Ekatodhārā-ubhatodhārāasisattikhurappādayo dhūmāyantā pajjalantā ākāsenāgantvā Dasabalam patvā dibbapupphāni ahesum. Tato angāravassam samutthāpesi. Kim suka vannā angārā ākāsenāgantvā Dasabalassa pādamūle dibbapupphāni hutvā vikīrayimsu<sup>4</sup>. Tato **kukkulavassam** samutthāpesi. Accuņhā kukkulā ākāsenāgantvā Dasabalassa pādamūle candanacunnam hutvā nipatimsu. Tato vālikavassam samutthāpesi. Atisukhumavālikā dhūmāyantā pajjalantā ākāsenāgantvā Dasabalassa pādamūle dibbapupphāni hutvā nipatimsu. Tato kalalayassam samutthāpesi. Tam kalalayassam dhū māyantam pajjalantam ākāsenāgantvā Dasabalassa pādamūle dibbagandham hutvā nipati.

<sup>1.</sup> Uppīļetvā (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Bhamantā (Syā), dhamenti (Ka)

<sup>2.</sup> Pakkhandā (Ka)

<sup>4.</sup> Nipatimsu (Ka)

Tato **andhakāraṁ** samuṭṭhāpesi "bhiṁsetvā samaṇaṁ palāpessāmī"ti. Taṁ caturaṅgasamannāgataṁ andhakārasadisaṁ hutvā Dasabalaṁ patvā sūriyappabhāvihatamiva andhakāraṁ antaradhāyi.

Evam yakkho imāhi navahi vātavassapāsāṇapaharaṇaṅgārakukkulavālikakalalandhakāravuṭṭhīhi Bhagavantam palāpetum asakkonto nānāvidhapaharaṇahatthāya anekappakārarūpabhūtagaṇasamākulāya caturaṅginiyā senāya sayameva Bhagavantam abhigato. Te bhūtagaṇā anekappakāre vikāre katvā "gaṇhatha hanathā"ti Bhagavato upari āgacchantā viya honti. Apica kho niddhantalohapiṇḍam viya makkhikā, Bhagavantam allīyitum asamatthāva ahesum. Evam santepi yathā Bodhimaṇḍe māro āgatavelāyameva nivatto, tathā anivattetvā upaḍḍharattimattam byākulamakamsu. Evam upaḍḍharattimattam anekappakāravibhimsanakadassanenapi Bhagavantam cāletum asakkonto Āļavako cintesi "yamnūnāham kenaci ajeyyam dussāvudham muñceyyan"ti.

Cattāri kira āvudhāni loke seṭṭhāni—Sakkassa vajirāvudhaṁ, Vessavaṇassa gadāvudhaṁ, yamassa nayanāvudhaṁ, Āļavakassa dussāvudhanti. Yadi hi Sakko duṭṭho¹ vajirāvudhaṁ Sinerumatthake pahareyya, aṭṭhasaṭṭhisahassādhikayojanasatasahassaṁ vinivijjhitvā heṭṭhato gaccheyya. Vessavaṇena kujjhanakāle² vissajjitaṁ gadāvudhaṁ bahūnaṁ yakkhasahassānaṁ sīsaṁ pātetvā puna hatthapāsaṁ āgantvā tiṭṭhati. Yamena duṭṭhena nayanāvudhena olokitamatte anekāni kumbhaṇḍasahassāni tattakapāle kilā³ viya pharantāni⁴ vinassanti. Āļavako duṭṭho sace ākāse dussāvudhaṁ muñceyya, dvādasa vassāni devo na vasseyya. Sace pathaviyaṁ muñceyya, sabbarukkhatiṇādīni sussitvā dvādasavassantare na puna viruheyyuṁ. Sace samudde muñceyya, tattakapāle udakabindu viya sabbamudakaṁ susseyya. Sace Sinerusadisepi pabbate muñceyya, khaṇḍākhaṇḍaṁ hutvā vikireyya, so evaṁ mahānubhāvaṁ dussāvudhaṁ uttarisāṭakaṁ⁵ muñcitvā aggahesi. Yebhuyyena dasasahassilokadhātudevatā vegena sannipatiṁsu

<sup>1.</sup> Ruttho (Sī), ruddho (Syā)

<sup>2.</sup> Puthujjanakāle (Sī)

<sup>3.</sup> Tiṇam (Syā)

<sup>4.</sup> Phurantāni (Sī)

<sup>5.</sup> Utkariyakatam (Syā)

"ajja Bhagavā Āļavakam damessati, tattha dhammam sossāmā"ti. Yuddhadassanakāmāpi devatā sannipatimsu. Evam sakalampi ākāsam devatāhi paripunnamahosi.

Atha Āļavako Bhagavato samīpe uparūpari vicaritvā vatthāvudham muñci. Tam asanivicakkam viya ākāse bheravasaddam karontam dhūmāyantam pajjalantam Bhagavantam patvā yakkhamānamaddanattham pādapuñcha nacoļam hutvā pādamūle nipati. Āļavakotam disvā chinnavisāņo viya usabho uddhatadāṭho viya sappo nittejo nimmado nipatitamānaddhajo¹ hutvā cintesi "dussāvudhampi me samaṇam nābhibhosi², kinnu kho kāraṇan"ti. "Idam kāraṇam, mettāvihārayutto samaṇo, handa nam rosetvā mettāya viyojemī"ti iminā sambandhenetam vuttam—atha kho Āļavako yakkho yena Bhagavā -pa- nikkhama samaṇāti. Tatthāyamadhippāyo—kasmā mayā ananuññāto mama bhavanam pavisitvā gharasāmiko viya itthāgārassa majjhe nisinnosi, ananuyuttametam samaṇassa yadidam adinnaparibhogo itthisamsaggo ca. Tasmā yadi tvam samaṇadhamme ṭhito, nikkhama samaṇāti. Eke pana "etāni aññāni ca pharusavacanāni vatvā evāyam etadavocā"ti bhaṇanti.

Atha Bhagavā "yasmā thaddho paṭithaddhabhāvena vinetum na sakkā, so hi paṭithaddhabhāve kayiramāne seyyathāpi caṇḍassa kukkurassa nāsāya pittam bhindeyya, so bhiyyoso mattāya caṇḍataro assa, evam thaddhataro hoti, mudunā pana so sakkā vinetun"ti ñatvā sādhāvusoti piyavacanena tassa vacanam³ sampaṭicchitvā nikkhami. Tena vuttam sādhāvusoti Bhagavā nikkhamīti.

Tato Āļavako "subbaco vatāyam samaņo ekavacaneneva nikkhanto, evam nāma nikkhametum sukham samaņam akāraņenevāham sakalarattim yuddhena abbhuyyāsin"ti muducitto hutvā puna cintesi "idānipi na sakkā jānitum, kinnu kho subbacatāya nikkhanto udāhu kodhano<sup>4</sup>, handāham vīmamsāmī"ti. Tato **pavisa samaņā**ti āha. Atha subbacoti mudubhūtacittavavatthānakaraṇattham<sup>5</sup> puna piyavacanam vadanto **sādhāvuso**ti

<sup>1.</sup> Nipati tamānathaddho (Syā)

<sup>3.</sup> Piyavacanam (Syā)

<sup>5.</sup> Mudubhūtacittassa cittavavatthānakaranattham (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Nādhibhosi (Ka)

<sup>4.</sup> Todhena (Sī)

Bhagavā pāvisi. Āļavako punappunam tameva subbacabhāvam vīmamsanto dutiyampi tatiyampi **nikkhama pavisā**ti āha. Bhagavāpi tathā akāsi. Yadi na kareyya, pakatiyāpi thaddhayakkhassa¹ cittam thaddhataram hutvā dhammakathāya bhājanam na bhaveyya. Tasmā yathā nāma mātā rodantam puttakam yam so icchati, tam datvā vā katvā vā saññāpesi, tathā Bhagavā kilesarodanena rodantam yakkham saññāpetum yam so bhaṇati, tam akāsi. Yathā ca dhātī thaññam apivantam dārakam kiñci datvā upalāļetvā pāyeti, tathā Bhagavā yakkham lokuttaradhammakhīram pāyetum tassa patthitavacanakaraṇena upalāļento evamakāsi. Yathā ca puriso lābumhi catumadhuram pūretukāmo tassabbhantaram sodheti, evam Bhagavā yakkhassa citte lokuttaracatumadhuram pūretukāmo tassabbhantare kodhamalam sodhetum yāva tatiyam nikkhamanapavisanam akāsi.

Atha Āļavako "subbaco ayam samaņo, 'nikkhamā'ti vutto nikkhamati, 'pavisā'ti vutto pavisati, yannūnāham imam samaņam evameva sakalarattim kilametvā pāde gahetvā pāragangāya khipeyyan'ti pāpakam cittam uppādetvā catutthavāram āha nikkhama samaņāti. Tam natvā Bhagavā na khvāham tanti āha. Evam vā vutte taduttarikaranīyam pariyesamāno panham pucchitabbam mannissati, tam dhammakathāya sukham³ bhavissatīti natvā na khvāham tanti āha. Tattha na-iti paṭikkhepe. Khoti avadhārane. Ahanti attanidassanam. Tanti hetuvacanam. Tenevettha "yasmā tvam evam cintesi, tasmā aham āvuso neva nikkhamissāmi, yam te karanīyam, tam karohī"ti evamattho daṭṭhabbo.

Tato Āļavako yasmā pubbepi ākāsena gamanavelāya "kinnu kho etam suvaņņavimānam, udāhu rajatamaņivimānānam aññataram, handa nam passāmā"ti<sup>4</sup> evam attano vimānam āgate iddhimante tāpasaparibbājake pañham pucchitvā vissajjetum asakkonte cittakkhepādīhi viheṭṭheti, tasmā Bhagavantampi tathā vihethessāmīti maññamāno **pañham tan**ti-ādimāha.

<sup>1.</sup> Thaddham yakkhassa (Syā)

<sup>3.</sup> Mukham (Syā)

<sup>2.</sup> Kathita (Syā)

<sup>4.</sup> Passissāmāti (Ka)

Kuto panassa pañhāti? Tassa kira mātāpitaro Kassapaṁ Bhagavantaṁ payirupāsitvā aṭṭha pañhe saha vissajjanena uggahesuṁ, te daharakāle Āļavakaṁ pariyāpuṇāpesuṁ, so kālaccayena vissajjanaṁ sammussi. Tato "ime pañhāpi mā vinassantū"ti suvaṇṇapaṭṭe jātihiṅgulakena lekhāpetvā vimāne nikkhipi. Evamete puṭṭhapañhā¹ Buddhavisayāva honti. Bhagavā taṁ sutvā yasmā Buddhānaṁ pariccattalābhantarāyo vā jīvitantarāyo vā sabbaññutaññāṇabyāmappabhādipaṭighāto vā² na sakkā kenaci kātuṁ, tasmā naṁ loke asādhāraṇaṁ Buddhānubhāvaṁ dassento na khvāhaṁ taṁ āvuso passāmi sadevake loketi-ādimāha.

Evam Bhagavā tassa bādhanacittam³ paṭisedhetvā pañhāpucchane ussāham janento āha apica tvam āvuso puccha, yadākaṅkhasīti. Tassattho—puccha, yadi ākaṅkhasi, na me pañhāvissajjane bhāro atthi. Atha vā puccha yam ākaṅkhasi, sabbaṁ⁴ te vissajjessāmīti sabbaññupavāraṇam pavāresi asādhāraṇam Paccekabuddha-aggasāvakamahāsāvakehi. Evam Bhagavatā sabbaññupavāraṇāya pavāritāya atha kho Āļavako yakkho Bhagavantam gāthāya ajjhabhāsi.

Tattha kiṁ sūdha vittanti kiṁ su idha vittaṁ. Vittanti dhanaṁ. Taṁ hi pītisaṅkhātaṁ vittiṁ karoti, tasmā "vittan"ti vuccati. Suciṇṇanti sukataṁ. Sukhanti kāyikacetasikaṁ sātaṁ. Āvahātīti āvahati āneti deti appeti. Haveiti daļhatthe nipāto. Sādutaranti atisayena sādu. "Sādhutaran"tipi pāṭho. Rasānanti rasasaññitānaṁ dhammānaṁ. Kathanti kena pakārena. Kathaṁjīvino jīvitaṁ kathaṁjīviṁjīvitaṁ. Gāthābandhasukhatthaṁ pana sānunāsikaṁ vuccati. Kathaṁjīviṁ jīvatanṭi⁵ vā pāṭho, tassa "jīvantānaṁ kathaṁjīviṁ'ti attho. Evaṁ imāya gāthāya "kiṁ su idha loke purisassa vittaṁ seṭṭhaṁ, kiṁ su suciṇṇaṁ sukhamāvahāti, kiṁ rasānaṁ sādutaraṁ, kathaṁjīviṁ jīvitaṁ seṭṭhamāhū"ti ime cattāro pañhe pucchi.

Athassa Bhagavā Kassapadasabalena vissajjitanayeneva vissajjento imam gāthamāha **saddhīdha vittan**ti. Tattha yathā hiraññasuvaṇṇādi vittam

<sup>1.</sup> Buddhapañhā (Sī, Syā) Ţīkā passitabbā.

<sup>2.</sup> Sabbaññutaññāṇabyāmappabhānam paṭighāṭo vā (Syā)

<sup>3.</sup> Bādhanā cittaṁ (Ka)

<sup>4.</sup> Sabbantam (Syā)

<sup>5.</sup> Kathamjīvī jīvitanti (Syā)

upabhogasukham āvahati, khuppipāsādidukkham paṭibāhati, dāliddiyam vūpasameti, muttādiratanapaṭilābhahetu hoti, lokasantatiñca āvahati, evam lokiyalokuttarā saddhāpi yathāsambhavam lokiyalokuttaram vipākam sukhamāvahati, saddhādhurena paṭipannānam jātijarādidukkham paṭibāhati, gunadāliddiyam vūpasameti, satisambojjhangādiratanapatilābhahetu hoti.

"Saddho sīlena sampanno, yaso bhogasamappito. Yam yam padesam bhajati, tattha tattheva pūjito"ti<sup>1</sup>—

Vacanato lokasantatiñca āvahatīti katvā "vittan"ti vuttam. Yasmā pana tesam saddhāvittam anugāmikam anaññasādhāraṇam sabbasampattihetu, lokiyassa hiraññasuvaṇṇādivittassāpi nidānam. Saddhoyeva hi dānādīni puññāni katvā vittam adhigacchati, assaddhassa pana vittam yāvadeva anatthāya hoti, tasmā seṭṭhanti vuttam. **Purisassā**ti ukkaṭṭhaparicchedadesanā. Tasmā na kevalam purisassa, itthi-ādīnampi saddhāvittameva seṭṭhanti veditabbam.

**Dhammo**ti dasakusaladhammo, dānasīlabhāvanādhammo² vā. **Suciņņo**ti sukato sucarito. **Sukhamāvahātī**ti Soṇaseṭṭhiputtaraṭṭhapālādīnaṁ viya manussasukhaṁ, Sakkādīnaṁ viya dibbasukhaṁ, pariyosāne Mahāpadumādīnaṁ viya nibbānasukhañca āvahati.

Saccanti ayam saccasaddo anekesu atthesu dissati. Seyyathidam? "saccam bhane na kujjheyyā"ti-ādīsu³ vācāsacce. "Sacce ṭhitā samaṇabrāhmaṇā cā"ti-ādīsu⁴ viratisacce. "Kasmā nu saccāni vadanti nānā, pavādiyāse kusalāvadānā"ti-ādīsu⁵ diṭṭhisacce. "Cattārimāni bhikkhave brāhmaṇasaccānī"ti-ādīsu⁶ brāhmaṇasacce. "Ekam hi saccam na dutīyamatthī"ti-ādīsu7 paramatthasacce. "Catunnam saccānam kati kusalā"ti-ādīsu² ariyasacce. Idha pana paramatthasaccam nibbānam viratisaccanca abbhantaram

- 1. Khu 1. 56 pitthe.
- 3. Khu 1. 46 pitthe.
- 5. Khu 1. 416 pitthe Suttanipāte.
- 7. Khu 1. 416; Khu 7. 226 pitthesu.

- 2. Dānasīlādidhammo (Syā)
- 4. Khu 6. 140 pitthe Jātake.
- 6. Am 1. 496 pitthe.
- 8. Abhi 2. 118 pitthe.

katvā vācāsaccam adhippetam, yassānubhāvena udakādīni vase vattenti, jātijarāmaraņapāram taranti. Yathāha—

"Saccena vācenudakamhi<sup>1</sup> dhāvati<sup>2</sup>, Visampi saccena hananti paṇḍitā. Saccena devo thanayaṁ pavassati, Sacce thitā nibbutiṁ patthayanti.

Ye kecime atthi rasā pathabyā, Saccaṁ tesaṁ sādutaraṁ rasānaṁ. Sacce ṭhitā samaṇabrāhmaṇā ca, Taranti jātimaraṇassa pāran"ti<sup>3</sup>.

Sādutaranti madhurataram paṇitataram. Rasānanti ye ime "mūlaraso khandharaso"ti-ādinā<sup>4</sup> nayena sāyanīyadhammā, yecime<sup>5</sup> "anujānāmi bhikkhave sabbam phalarasam<sup>6</sup>, arasarūpo bhavam Gotamo, ye te brāhmaṇa rūparasā saddarasā<sup>7</sup>, anāpatti rasarase<sup>8</sup>, ayam dhammavinayo ekaraso vimuttiraso<sup>9</sup>, bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassā"ti-ādinā<sup>10</sup> nayena rūpācārarasupavajjā avasesā byañjanādayo "dhammarasā"ti vuccanti, tesam rasānam saccam have sādutaram saccameva sādutaram. Sādhutaram vā seṭṭhataram uttamataram. Mūlarasādayo hi sarīramupabrūhenti, samkilesikañca sukhamāvahanti. Saccarase<sup>11</sup> viratisaccavācāsaccaraso samathavipassanādīhi cittam upabrūheti, asamkilesikañca sukhamāvahati. Vimuttiraso paramatthasaccarasaparibhāvitattā sādu, attharasadhammarasā ca tadadhigamūpāyabhūtam atthañca dhammañca nissāya pavattitoti.

Paññājīviṁjīvitanti ettha pana yvāyaṁ andhekacakkhudvicakkhukesu dvicakkhupuggalo gahaṭṭho vā kammantānuṭṭhānasaraṇagamana-dānasaṁvibhāgasīlasamādānuposathakammādi gahaṭṭhapaṭipadaṁ, pabbajito vā avippaṭisārakasīlasaṅkhātaṁ taduttaricittavisuddhi-ādibhedampi pabbajitapaṭipadaṁ paññāya ārādhetvā jīvati,

- 1. Saccavādena udakam (Syā), saccena vādenudakampi (Ka)
- 3. Khu 6. 140 piṭṭhe.
- 5. Ye kecime (Syā)
- 7. Vi 1. 2; Am 3. 19 pitthesu.
- 9. Vi 4. 423; Am 3. 42 pitthesu.
- 10. Khu 7. 262; Khu 8. 26 piṭṭhesu.

- 2. Gādhati (Sī)
- 4. Abhi 1. 167 pitthe.
- 6. Vi 3. 344 pitthe.
- 8. Vi 2. 251 pitthe.
- 11. Saccaraso (Sī, Syā)

tassa paññāya jīvino jīvitam, tam vā paññājīvitam seṭṭhamāhūti evamattho daṭṭhabbo.

Evam Bhagavatā vissajjite cattāropi pañhe sutvā attamano yakkho avasesepi cattāro pañhe pucchanto **kathamsu tarati oghan**ti gāthamāha. Athassa Bhagavā purimanayeneva vissajjento **saddhāya taratī**ti gāthamāha. Tattha kiñcāpi yo catubbidhamogham tarati, so samsāraṇṇavampi tarati, vaṭṭadukkhampi acceti, kilesamalāpi parisujjhati, evam santepi pana yasmā assaddho oghataraṇam asaddahanto na pakkhandati, pañcasu kāmaguṇesu cittavossaggena pamatto tattheva visattattā¹ samsāraṇṇavam na tarati, kusīto dukkham viharati vokiṇṇo akusalehi dhammehi, appañño suddhimaggam ajānanto na parisujjhati, tasmā tappaṭipakkham dassentena Bhagavatā ayam gāthā vuttā.

Evam vuttāva cetāva vasmā sotāpattivangapadatthānam saddhindrivam, tasmā saddhāya tarati oghanti iminā padena ditthoghataranam sotāpattimaggam sotāpannanca pakāseti. Yasmā pana sotāpanno kusalānam dhammānam bhāvanāya sātaccakiriyasankhātena appamādena samannāgato dutiyamaggam ārādhetvā thapetvā sakidevimam lokam āgamanamaggam avasesam sotāpattimaggena atinnam bhavoghavatthum samsārannavam tarati, tasmā appamādena annavanti iminā padena bhavoghataranam sakadāgāmimaggam sakadāgāminca pakāseti. Yasmā ca sakadāgāmī vīriyena tatiyamaggam ārādhetvā sakadāgāmimaggena anatītam kāmoghavatthum kāmogasaññitañca kāmadukkhamacceti, tasmā vīriyena dukkhamaccetīti iminā<sup>2</sup> padena kāmoghataranam anāgāmimaggam anāgāmiñca pakāseti. Yasmā pana anāgāmī vigakakāmasaññāya<sup>3</sup> parisuddhāya paññāya ekantaparisuddham catutthamaggapaññam ārādhetvā anāgāmimaggena appahīnam avijjāsankhātam paramamalam pajahati, tasmā paññāva parisujihatīti iminā padena avijjoghataranam arahattamaggañca arahattañca pakāseti. Imāya ca arahattanikūtena kathitāya gāthāya pariyosāne yakkho sotāpattiphale patiṭṭhāsi.

Idāni tameva "paññāya parisujjhatī"ti ettha vuttam paññāpadam gahetvā attano paṭibhānena lokiyalokuttaramissakam pañham pucchanto **kathamsu labhate paññan**ti imam chappadam gāthamāha. Tattha **kathamsū**ti sabbattheva atthayuttipucchā hoti. Ayam hi paññādi-attham ñatvā tassa yuttim pucchati "katham kāya yuttiyā kena kāraņena paññam labhatī"ti. Esa nayo dhanādīsu.

Athassa Bhagavā catūhi kāraņehi paññālābhaṁ dassento saddahānotiādimāha. Tassattho—yena pubbabhāge kāyasucaritādibhedena aparabhāge ca sattatiṁsabodhipakkhiyabhedena dhammena arahanto Buddhapaccekabuddhasāvakā nibbānaṁ pattā, taṁ saddahāno arahataṁ dhammaṁ nibbānapattiyā lokiyalokuttarapaññaṁ labhati, tañca kho na saddhāmattakeneva. Yasmā pana saddhājāto upasaṅkamati, upasaṅkamanto payirupāsati, payirupāsanto sotaṁ odahati, ohitasoto dhammaṁ suṇāti, tasmā upasaṅkamanato pabhuti yāva dhammassavanena sussūsaṁ labhati. Kiṁ vuttaṁ hoti—taṁ dhammaṁ saddahitvāpi ācariyupajjhāye kālena upasaṅkamitvā vattakaraṇena payirupāsitvā yadā payirupāsanāya ārādhitacittā kiñci vattukāmā honti, atha adhigatāya sotukāmatāya sotaṁ odahitvā suṇanto labhatīti. Evaṁ sussūsampi ca sati-avippavāsena appamatto subhāsitadubbhāsitaññutāya vicakkhaṇo eva labhati, na itaro. Tenāha "appamatto vicakkhaṇo"ti.

Evam yasmā saddhāya paññālābhasamvattanikam paṭipadam paṭipajjati, sussūsāya sakkaccam paññādhigamūpāyam suṇāti, appamādena gahitam na pamussati, vicakkhaṇatāya anūnādhikam aviparītañca gahetvā vitthārikam karoti. Sussūsāya vā ohitasoto paññāpaṭilābhahetum dhammam suṇāti, appamādena sutadhammam¹ dhāreti, vicakkhaṇatāya dhatānam dhammānam atthamupaparikkhati, athānupubbena paramatthasaccam sacchikaroti, tasmāssa Bhagavā "kathamsu labhate paññan"ti puṭṭho imāni cattāri kāraṇāni dassento imam gāthamāha.

Idāni tato pare tayo pañhe vissajjento **patirūpakārī**ti imam gāthamāha. Tattha desakālādīni ahāpetvā lokiyassa lokuttarassa vā dhanassa patirūpam adhigamūpāyam karotīti **patirūpakārī**. **Dhuravā**ti cetasikavīriyavasena anikkhittadhuro. **Utthātā**ti "yo ca sītañca unhañca, tinā bhiyyo na maññatī"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena kāyikavīriyavasena uṭṭhānasampanno asithilaparakkamo. Vindate dhananti ekamūsikāyanacirasseva catusatasahassasankham culantevasi viya lokiyadhananca, Mahallakamahātissatthero<sup>2</sup> viva lokuttaradhanañca labhati. So "tīhiyeva iriyāpathehi viharissāmī''ti vattam katvā thinamiddhāgamanavelāya palālacumbatakam temetvā sīse katvā galappamānam udakam pavisitvā thinamiddham patibāhanto dasahi vassehi arahattam pāpuni. Saccenāti vacīsaccenāpi "saccavādī bhūtavādī"ti, paramatthasaccenāpi "Buddho Paccekabuddho ariyasāvako"ti evam kittam pappoti. **Dadan**ti yamkinci icchi tapatthitam dadanto mittani ganthati, sampadeti karotīti attho. Duddadam vādadam tam ganthati. Dānamukhena vā cattāripi sangahavatthūni gahitānīti veditabbāni, tehi mittāni karotīti vuttam hoti.

Evam gahaṭṭhapabbajitānam sādhāraṇena lokiyalokuttaramissakena nayena cattāro pañhe vissajjetvā idāni "katham pecca na socatī"ti imam pañcamam pañham gahaṭṭhavasena vissajjento yasseteti-ādimāha.

Tassattho—yassa "saddahāno arahatan"ti ettha vuttāya sabbakalyāṇadhammuppādikāya saddhāya samannāgatattā saddhassa, gharamesinoti³ gharāvāsam pañca vā kāmaguṇe esantassa gavesantassa kāmabhogino gahaṭṭhassa "saccena kittim pappotī"ti ettha vuttappakāram saccam, "sussūsam lahate paññan"ti ettha sussūsapaññānāmena vuttova dammo, "dhuravā uṭṭhātā"ti ettha dhuranāmena uṭṭhānanāmena ca vuttā dhiti, "dadam mittāni ganthatī"ti etta vuttappakāro cāgo cāti ete caturo dhammā santi, sa ve pecca na socatīti idhalokā paralokam gantvā sa ve⁴ na socatīti.

<sup>1.</sup> Khu 2. 264 Theragāthāyam.

<sup>2.</sup> Mallakamahātissatthero (Ka)

<sup>3.</sup> Gharamesinoti ettha (Syā)

<sup>4.</sup> Sa ve pecca (Sī, Syā)

Evam Bhagavā pañcamampi pañham vissajjetvā tam vakkham codento iṅgha aññepīti-ādimāha. Tattha iṅghāti codanatthe nipāto. Aññepīti aññepi dhamme puthū samanabrāhmane pucchassu. Aññepi vā pūranādayo sabbaññupatiññe puthū samanabrāhmane pucchassu, yadi amhehi "saccena kittam pappotī"ti ettha vuttappakārā saccābhiyyo kittippattikāranam vā, "sussūsam labhate paññan"ti ettha sussūsāti paññāpadesena vuttā dammā<sup>1</sup> bhiyyo lokiyalokuttarapaññāpatilābhakāranam vā, "dadam mittāni ganthatī"ti ettha vuttappakārā cāgā bhiyyo mittaganthanakāraņam vā, "dhuravā utthātā" ti ettha tam tam atthavasam paticca dhuranāmena utthānanāmena ca vuttāya mahābhārasahanatthena<sup>2</sup> ussolhibhāvappattāya vīriyasankhātāya khantyā bhiyyo lokiyalokuttaradhanavindanakāranam vā, "saccam dammo dhiti cago"ti evam vuttehi imeheva catuhi dhammehi bhiyyo asmā lokā param lokam pecca<sup>3</sup> asocnakāranam vā idha vijjatīti ayamettha saddhim sankhepayojanaya atthavannana. Vittharato pana ekamekam padam atthuddhārapaduddhārapadavannanānayehi vibhajitvā veditabbā.

Evam vutte yakkho yena samsayena aññe puccheyya, tassa pahīnattā katham nu dāni puccheyyam, puthū samanabrāhmaneti vatvā yepissa apucchanakāranam na jānanti, tepi jānāpento yoham<sup>4</sup> ajjapajānāmi, yo attho samparāyikoti āha. Tattha ajjāti ajjādim<sup>5</sup> katvāti adhippāyo. Pajānāmīti yathāvuttena pakārena jānāmi. Yo atthoti ettāvatā "sussūsam labhate paññan"ti-ādinā nayena vuttam ditthadhammikam dasseti. Sampirāyikoti iminā "yassete caturo dhammā" ti vuttam pecca sokābhāvakāranam<sup>6</sup> samparāyikam. **Attho**ti ca kāranassetam adhivacanam. Ayam hi atthasaddo "sāttham sabyanjanan"ti evamādīsu<sup>7</sup> pāthatthe<sup>8</sup> vattati. "Atthe me gahapati hiraññasuvannenā"ti-ādīsu<sup>9</sup> vicakkhaņe<sup>10</sup>. "Hoti sīlavataṁ attho"ti-ādīsu<sup>11</sup> vaddhimhi. "Bahujano bhajate atthahetū" ti-ādīsu dhane. "Ubhinnamattham caratī"ti-ādīsu<sup>12</sup>

- 1. Damā (Syā) 2. Mahābhāraharaṇatthena (Syā)
- 4. Soham (Sī) 5. Ajjādikam (Syā)
- 3. Gantvā pecca (Syā)

7. Vi 1. 1; Dī 1. 82 pitthādīsu.

6. Sokābhāvakaram (Sī, Syā)

8. Padatthe (Sī)

- 9. Dī 2. 144; Ma 3. 213 pitthesu.
- 10. Cikkhane (Sī, Syā), kiccatthe (Suttanipāte Ālavakasuttavannanāyam).
- 11. Khu 5. 3 pitthe Jātake.
- 12. Khu 5. 163; Sam 1. 224; Khu 2. 288 pitthesu.

hite. "Atthe jāte ca paṇḍitan"ti-ādīsu¹ kāraṇe. Idha pana kāraṇe. Tasmā yaṁ paññādilābhādīnaṁ² kāraṇaṁ diṭṭhadhammikaṁ, yañca pecca sokābhāvassa kāraṇaṁ samparāyikaṁ, taṁ yohaṁ ajja Bhagavatā vuttanayena sāmaṁyeva pajānāmi, so kathaṁ nu dāni puccheyyaṁ puthū samaṇabrāhmaṇeti evamettha saṅkhepato attho veditabbo.

Evam yakkho "pajānāmi yo attho samparāyiko"ti vatvā tassa ñāṇassa Bhagavammūlakattam dassento atthāya vata me Buddhoti āha. Tatha atthāyāti hitāya vuḍḍhiyāca. Yattha dinnam mahapphalanti "yassete caturo dhammā"ti ettha vuttacāgena yattha dinnam mahapphalam, tam aggadakkhiṇeyyam Buddham pajānāmīti attho. Keci pana "samgham sandhāya evamāhā"ti bhananti.

Evam imāya gāthāya attano hitādhigamam dassetvā idāni sahitapaṭipattim³ dīpento so aham vicarissāmī"ti-ādimāha. Tattha gāmā gāmanti devagāmā devagāmam. Purā puranti devanagarato devanagaram. Namassamāno Sambuddham, dhammassa ca sudhammatanti "Sammāsambuddho vata Bhagavā, svākkhāto vata Bhagavatā dhammo"ti-ādinā nayena Buddhasubodhitanca, dhammasudhammatanca, ca-saddena "suppaṭipanno vata Bhagavato sāvakasamgho"ti-ādinā samghasuppaṭipattinca⁴ abhitthavitvā⁵ namassamāno dhammaghosako hutvā vicarissāmīti vuttam hoti.

Evamimāya gāthāya pariyosānañca rattivibhāvanañca sādhukārasadduṭṭhānañca Āļavakakumārassa yakkhabhavanaṁ ānayanañca ekakkhaṇeyeva ahosi. Rājapurisā sādhukārasaddaṁ sutvā "evarūpo sādhukārasaddo ṭhapetvā Buddhe na aññesaṁ abbhuggacchati, āgato nu kho Bhagavā"ti āvajjentā Bhagavato sarīrappabhaṁ disvā pubbe viya bahi aṭṭhatvā nibbisaṅkā<sup>6</sup> antoyeva pavisitvā addasaṁsu Bhagavantaṁ yakkhassa bhavane nisinnaṁ, yakkhañca añjaliṁ paggahetvā ṭhitaṁ. Disvāna yakkhaṁ āhaṁsu "ayaṁ te mahāyakkha rājakumāro balikammāya ānīto, handa naṁ khāda vā bhuñja vā, yathāpaccayaṁ vā karohī"ti. So sotāpannattā lajjito

<sup>1.</sup> Khu 5. 22 pitthe.

<sup>2.</sup> Paññāya lābhādīnaṁ (Ka)

<sup>3.</sup> Parahitapatipattim (Sī, Suttanipātatthakathāya ca), parahitāya patipattim (Syā)

<sup>4.</sup> Samghasuppaṭipannatañca (Sī)

<sup>5.</sup> Abhitthavitvā abhitthavitvā (Syā)

<sup>6.</sup> Nirāsankā (Ka)

visesena ca Bhagavato purato evam vuccamāno atha tam kumāram ubhohi hatthehi paṭiggahetvā Bhagavato upanāmesi "ayam bhante kumāro mayham pesito, imāham Bhagavato dammi, hitānukampakā Buddhā, paṭiggaṇhātu bhante Bhagavā imam dārakam imassa hitatthāya sukhatthāyā"ti. Imañca gāthamāha—

"Imam kumāram satapuññalakkhaṇam, Sabbaṅgupetam paripuṇṇabyañjanam. Udaggacitto sumano dadāmi te, Paṭiggaha lokahitāya cakkhumā"ti.

Paṭiggahesi Bhagavā kumāram. Paṭiggaṇhanto ca yakkhassa ca kumārassa ca maṅgalakaraṇattham pādūnagātham abhāsi. Tam yakkho kumāram saraṇam gamento tikkhattum catutthapādena pūreso. Seyyathidam—

"Dīghāyuko hotu ayam kumāro,

Tuvañca<sup>1</sup> yakkha sukhito bhavāhi.

Abyādhitā lokahitāya tiṭṭhatha²,

Ayam kumāro saraṇamupeti Buddham -pa- dhammam -pa- samghan"ti.

Atha Bhagavā kumāram rājapurisānam adāsi "imam vaḍḍhetvā puna mameva dethā"ti. Evam so kumāro rājapurisānam hatthato yakkhassa hattham, yakkhassa hatthato Bhagavato hattham, Bhagavato hatthato puna rājapurisānam hattham gatattā nāmato "Hatthako Āļavako"ti jāto. Tam ādāya paṭinivatte rājapurise disvā kassakavanakammikādayo "kim yakkho kumāram atidaharattā na icchī"ti bhītā pucchimsu. Rājapurisā "mā bhāyatha, khemam katam Bhagavatā"ti sabbamārocesum. Tato "sādhu sādhū"ti sakalam Āļavinagaram ekakolāhalena yakkhābhimukham ahosi. Yakkhopi Bhagavato bhikkhācārakāle anuppatte pattacīvaram gahetvā upaḍḍhamaggam anugantvā nivatti.

Atha Bhagavā nagare piṇḍāya caritvā katabhattakicco nagaradvāre aññatarasmim vivitte rukkhamūle paññattavarabuddhāsane nisīdi. Tato mahājanakāyena saddham rājā ca nāgarā ca ekato sampiṇḍitvā Bhagavantam

supasankamma vanditvā parivāretvā nisinnā "katham bhante evam dāruņam yakkham damayitthā"ti pucchimsu. Tesam Bhagavā yuddhamādim katvā "evam navavidham vassam vassetvā evam vibhimsanakam akāsi, evam pañham pucchi, tassāham evam vissajjesin"ti Tamevāļavakasuttam kathesi. Kathāpariyosāne caturāsītipāṇasahassānam dhammābhisamayo ahosi. Tato rājā ceva nāgarā ca Vessavaṇamahārājassa bhavanasamīpe yakkhassa bhavanam katvā pupphagandhādisakkārūpetam niccabalim pavattesum. Tañca kumāram viñnutam pattam "tvam Bhagavantam nissāya jīvitam labhi, gaccha Bhagavantamyeva payirupāsassu bhikkhusamghancā"ti vissajjesum. So Bhagavantanca bhikkhusamghanca payirupāsamāno nacirasseva anāgāmiphale patiṭṭhāya sabbam Buddhavacanam uggahetvā pañcasata-upāsakaparivāro ahosi. Bhagavā ca nam etadagge niddisi "etadaggam bhikkhave mama sāvakānam upāsakānam catūhi sangahavatthūhi parisam sangaṇhantānam yadidam Hatthako Āļavako"ti¹.

. Dvādasamam.

Yakkhasamyuttavannanā niţţhitā.

# 11. Sakkasamyutta

# 1. Paṭhamavagga

#### 1. Suvīrasuttavannanā

247. Sakkasamyuttassa<sup>1</sup> pathame **abhiyamsū**ti kadā abhiyamsu? Yadā balavanto ahesum, tadā. Tatrāyam anupubbikathā—Sakko kira Magadharatthe Macalagāmake<sup>2</sup> Magho nāma mānavo hutvā tettimsa purise gahetvā kalyānakammam karonto satta vatapadāni<sup>3</sup> pūretvā tattha kālankato devaloke nibbatti. Tam balavakammānubhāvena saparisam sesadevatā dasahi thānehi adhiganhantam<sup>4</sup> disvā "āgantukadevaputtā āgatā"ti nevāsikā gandhapānam<sup>5</sup> sajjayimsu. Sakko sakaparisāya saññam adāsi "mārisā mā gandhapānam pivittha, pivanākāramattameva dassethā"ti. Te tathā akamsu. Nevāsikadevatā<sup>6</sup> suvannasarakehi upanītam gandhapānam yāvadattham pivitvā mattā tattha tattha suvannapathaviyam patitvā sayimsu. Sakko "ganhatha putthahatāya putte"ti<sup>7</sup> te pādesu gahetvā Sinerupāde khipāpesi. Sakkassa puññatejena tadanuvattakāpi sabbe tattheva patimsu. Te sineruvemajjhakāle saññam labhitvā "tātā na suram pivimha, na suram pivimhā"ti āhamsu. Tato patthāya Asurā nāma jātā. Atha nesam kammapaccaya-utusamutthānam Sinerussa hetthimatale dasayojanasahassam Asurabhavanam nibbatti. Sakko tesam nivattetvā anāgamanatthāya ārakkham thapesi, yam sandhāya vuttam—

> "Antarā dvinnam ayujjhapurānam, Pañcavidhā ṭhapitā abhirakkhā. Udakam<sup>8</sup> karoṭi payassa ca hārī<sup>9</sup>, Madanayutā<sup>10</sup> caturo ca mahatthā"ti<sup>11</sup>.

- 1. Paṭhamavaggassa (Syā)
- 2. Acalagāmake (Syā)
- 3. Vattapadāni (Syā, Ka)

- 4. Adhigayhantam (Syā)
- 5. Gandapānam (Sī)
- 6. Nevāsikadevaputtā (Syā)
- 7. Puttamatāya putteti (Syā), dhuttahatāya sutteti (Ka)
- 8. Uraga (Sī, Ka)
- 9. Payassa ca bharī (Sī), payassukarī (Syā)
- 10. Damanayuddhā (Syā)
- 11. Mahantāti (Sī)

Dve nagarāni hi yuddhena gahetum asakkuneyyatāya ayujjhapurāni nāma jātāni devanagarañca Asuranagarañca. Yadā hi Asurā balavanto honti, atha devehi palāyitvā devanagaram pavisitvā dvāre pidahite Asurānam satasahassampi kiñci kātum na sakkoti. Yadā devā balavanto honti, athāsurehi palāyitvā Asuranagarassa dvāre pidahite Sakkānam satasahassampi kiñci kātum na sakkoti. Iti imāni dve nagarāni ayujjhapurāni nāma. Tesam antarā etesu udakādīsu<sup>1</sup> pañcasu thānesu Sakkena ārakkhā thapitā. Tattha **udaka**saddena<sup>2</sup> nāgā gahitā. Te hi udake balavanto honti. Tasmā<sup>3</sup> Sinerussa pathamālinde tesam<sup>4</sup> ārakkhā. **Karot**isaddena supannā gahitā. Tesam kira karoti nāma pānabhojanam<sup>5</sup>, tena tam nāmam labhimsu. Dutivālinde tesam<sup>4</sup> ārakkhā. **Pavassahāri**saddena kumbhandā gahitā. Dānavarakkhasā kira te. Tatiyālinde tesam ārakkhā. Madanayutasaddena yakkhā gahitā. Visamacārino kira te yujjhasondā<sup>6</sup>. Catutthālinde tesam ārakkhā. Caturo ca mahatthāti cattāro mahārājāno vuttā. Pañcamālinde tesam ārakkhā. Tasmā vadi Asurā kupitāvilacittā devapuram upayanti yuddhesū<sup>7</sup>, yam girino pathamam paribhandam, tam uragā patibāhanti. Evam sesesu sesā.

Te pana Asurā āyuvaṇṇarasa-issariyasampattīhi Tāvatiṁsasadisāva. Tasmā antarā attānaṁ ajānitvā pāṭaliyā pupphitāya "na idaṁ devanagaraṁ, tattha pāricchattako pupphati, idha pana cittapāṭalī, jarasakkenāmhākaṁ suraṁ pāyetvā vañcitā, Devanagarañca no gahitaṁ, gacchāma tena saddhiṁ yujjhissāmā"ti hatthi-assarathe āruyha suvaṇṇarajatamaṇiphalakāni gahetvā yuddhasajjā hutvā asurabheriyo vādentā Mahāsamudde udakaṁ dvidhā bhetvā uṭṭhāhanti. Te deve vuṭṭhe vammikamakkhikā vammikaṁ viya Sineruṁ abhiruhituṁ ārabhanti. Atha nesaṁ paṭhamaṁ nāgehi saddhiṁ yuddhaṁ hoti. Tasmiṁ kho pana yuddhe na kassaci chavi vā camaṁ vā chijjati, na lohitaṁ uppajjati, kevalaṁ kumārakānaṁ dārumeṇḍakayuddhaṁ viya aññamaññaṁ

<sup>1.</sup> Uragādīsu (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Uragasaddena (Sī, Ka)

<sup>3.</sup> Tassa (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Etesam (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Pānabhojanam (Sī,Ka)

<sup>6.</sup> Yuddhasondā (Sī)

<sup>7.</sup> Yuddhepi (Sī)

santāsanamattameva<sup>1</sup> hoti. Koṭisatāpi koṭisahassāpi nāgā tehi saddhim yujjhitvā te asurapuramyeva pavesetvā nivattanti.

Yadā<sup>2</sup> pana Asurā balavanto honti, atha Nāgā osakkitvā dutiye ālinde supaṇṇehi saddhim ekatova hutvā yujjhanti. Esa nayo Supaṇṇādīsupi. Yadā pana tāni pañcapi ṭhānāni Asurā maddanti, tadā ekato sampiṇḍitānipi pañca balāni osakkanti. Atha cattāro mahārājāno gantvā Sakkassa tam pavattim ārocenti. Sakko tesam vacanam sutvā diyaḍḍhayojanasatikam Vejayantaratham āruyya sayam vā nikkhamati, ekam vā puttam peseti. Imasmim pana kāle puttam pesetukāmo tāta suvīrāti-ādimāha.

Evam bhaddantavāti khoti evam hotu bhaddam tava iti kho. Pamādam āpādesīti pamādam akāsi. Accharāsanghaparivuto<sup>3</sup> saṭṭhiyojanam vitthārena suvaṇṇamahāvīthim<sup>4</sup> otaritvā nakkhattam kīļanto Nandanavanādīsu vicaratīti attho.

Anuṭṭhahanti anuṭṭhahanto. Avāyāmanti avāyamanto. Alasvassāti alaso assa<sup>5</sup>. Na ca kiccāni kārayeti kiñci kiccam nāma na kareyya. Sabbakāmasamiddhassāti sabbakāmehi samiddho assa. Tam me sakka varam disāti Sakka devaseṭṭha tam me varam uttamam ṭhānam okāsam disa ācikkha kathehīti vadati. Nibbānassa hi so maggoti kammam akatvā jīvitaṭṭhānam nāma nibbānassa maggo. . Paṭhamam.

#### 2. Susīmasuttavannanā

248. Dutiye **Susīman**ti attano puttasahassassa antare evamnāmakam ekam puttameva. . Dutiyam.

# 3. Dhajaggasuttavannanā

249. Tatiye **samupabyūļho**ti sampiņdito rāsibhūto. **Dhajaggam ullokeyyāthā**ti Sakkassa kira diyaddhayojanasatāyāmo

<sup>1.</sup> Santāpanamattameva (Syā) 2. Sace (Sī, Ka) 3. Accharāsahassaparivuto (Syā)

<sup>4.</sup> Saṭṭhiyojanasuvaṇṇamahāvithim (Syā), saṭṭhiyojanavitthāram suvaṇṇamahāvīthim (Ka)

<sup>5.</sup> Alasvāyanti alaso ayam (Syā)

ratho. Tassa hi pacchimanto paṇṇāsayojano, majjhe rathapañjaro paṇṇāsayojano, rathasandhito yāva rathasīsā paṇṇāsayojanāni. Tadeva pamāṇaṁ diguṇaṁ katvā tiyojanasatāyāmotipi vadantiyeva. Tasmiṁ yojanikapallaṅko atthato, tiyojanikaṁ setacchattaṁ matthake ṭhapitaṁ, ekasmiṁ yeva yuge sahassa-ājaññā yuttā, sesālaṅkārassa pamāṇaṁ natthi. Dhajo panassa aḍḍhatiyāni yojanasatāni uggato, yassa vātāhatassa pañcaṅgikatūriyasseva saddo niccharati, taṁ ullokeyyāthāti vadati. Kasmā? taṁ passantānañhi rājā no āgantvā parisapariyante nikhātathambho viya ṭhito, kassa mayaṁ bhāyāmāti bhayaṁ na hoti. **Pajāpatissā**ti so kira Sakkena samānavaṇṇo samānāyuko dutiyaṁ āsanaṁ labhati. Tathā **Varuṇo Īsāno** ca. Varuṇo pana tatiyaṁ āsanaṁ labhati, Īsāno catutthaṁ. **Palāyī**ti asurehi parājito tasmiṁ rathe ṭhito appamattakampi rajadhajaṁ¹ disvā palāyanadhammo.

Itipi so Bhagavāti-ādīni Visuddhimagge vitthāritāneva. Idamavocāti idam Dhajaggaparittam nāma Bhagavā avoca, yassa āṇākhette koṭisatasahassacakkavāļe ānubhāvo vattati. Idam āvajjetvā hi yakkhabhayacirabhayādīhi dukkhehi muttānam anto natthi. Tiṭṭhatu aññadukkhavūpasamo, idam āvajjamāno² hi pasannacitto ākāsepi patiṭṭham labhati.

Tatridam vatthu—Dīghavāpicetiyamhi kira sudhākamme kayiramāne eko daharo muddhavedikāpādato³ patitvā cetiyakucchiyā bhassati. Heṭṭhā ṭhito bhikkhusamgho "Dhajaggaparittam āvuso āvajjāhī"ti āha. So maraṇabhayena tajjito "Dhajaggaparittam mam rakkhatū"ti āha. Tāvadevassa cetiyakucchito dve iṭṭhakā nikkhamitvā sopānam hutvā aṭṭhamsu, upariṭṭhitā vallinisseṇim otāresum. Tasmim nisseṇiyam ṭhite iṭṭhakā yathāṭṭhāneyeva aṭṭhamsu. . Tatiyam.

<sup>1.</sup> Rajam vā dhajam (Sī), rajam vā (Syā)

<sup>2.</sup> Āvajjento (Syā)

<sup>3.</sup> Mūlavedikāpādato (Sī), muddhavedikāpārato (Ka)

#### 4. Vepacittisuttavannanā

250. Catutthe Vepacittīti so kira Asurānam sabbajeṭṭhako. Yenāti nipātamattam nanti ca¹. Kaṇṭhapañcamehīti dvīsu hatthesu pādesu kaṇṭhe cāti evam pañcahi bandhanehi. Tāni pana naļinasuttam viya makkaṭasuttam viya ca cakkhussāpātham āgacchanti, iriyāpatham rujjhanti². Tehi pana citteneva bajjhati, citteneva muccati. Akkosatīti corosi bālosi mūļhosi thenosi oṭṭhosi goṇosi gadrabhosi nerayikosi tiracchānagatosi, natthi tuyham sugati, duggatiyeva tuyham pāṭikaṅkhāti imehi dasahi akkosavatthūhi akkosati. Paribhāsatīti jarasakka na tvam sabbakālam jinissasi, yadā asurānam jayo bhavissati, tadā tampi evam bandhitvā Asurabhavanassa dvāre nipajjāpetvā pothāpessāmīti³ ādīni vatvā tajjeti. Sakko vijitavijayo na tam manasi karoti, mahāpaṭiggahaṇam panassa matthake vidhunanto Sudhammadevasabham pavisati ceva nikkhamati ca. Ajjhabhāsīti "kim nu kho esa Sakko imāni pharusavacanāni bhayena titikkhati, udāhu adhivāsanakhantiyā samannāgatattā"ti vīmamsanto abhāsi.

Dubbalyā noti dubbalabhāvena nu. Paṭisaṁyujeti paṭisaṁyujeyya paṭipphareyya. Pabhijjeyyunti virajjeyuṁ. Pakujjheyyuntipi pāṭho. Paranti paccatthikaṁ. Yo sato upasammatīti yo satimā hutvā upasammati, tassa upasamaṁyevāhaṁ bālassa paṭisedhanaṁ maññeti attho. Yadā naṁ maññatīti yasmā taṁ maññati. Ajjhāruhatīti ajjhottharati. Gova bhiyyo palāyinanti yathā goyuddhe⁴ tāvadeva dve gāvo yujjhante gogaṇo olokento tiṭṭhati, yadā⁵ pana eko palāyati, atha naṁ palāyantaṁ sabbo gogaṇo bhiyyo ajjhottharati, evaṁ dummedho khamantaṁ bhiyyo ajjhottharatīti attho.

Sadatthaparamāti sakatthaparamā. Khantyā bhiyyo na vijjatīti tesu saka-atthaparamesu atthesu khantito uttaritaro añño attho na vijjati. Tamāhu paramaṁ khantinti yo balavā titikkhati, tassa taṁ khantiṁ paramaṁ āhu. Bālabalaṁ nāma aññāṇabalaṁ. Taṁ yassa balaṁ,

<sup>1.</sup> Nanti tam (Syā)

<sup>2.</sup> Rundhanti (Sī), rumhanti (Syā)

<sup>3.</sup> Thapessāmīti (Ka)

<sup>4.</sup> Goyūthe (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Yāva na eko palāyati, yadā (Syā)

abalameva tam balanti āhu kathentīti dīpeti. **Dhammaguttassā**ti dhammena rakkhitassa, dhammam vā rakkhantassa. **Paṭivattā**ti paṭippharitvā vattā, paṭippharitvā vā bālabalanti vadeyyāpi¹, dhammaṭṭham pana cāletum samattho nāma natthi. **Tasseva tena pāpiyo**ti tena kodhena tasseva puggalassa pāpam, katarassa? **Yo kuddham paṭikujjhati. Tikicchantānan**ti ekavacane bahuvacanam, tikicchantanti attho. **Janā maññantīt**i evarūpam attano ca parassa cāti ubhinnam attham tikicchantamnipphādentam puggalam "andhabālo ayan"ti andhabālaputhujjanāva evam maññanti. **Dhammassa akovidā**ti catusaccadhamme achekā. **Idhā**ti imasmim sāsane. **Khot**i² nipātamattam. . Catuttham.

## 5. Subhāsitajayasuttavaņņanā

251. Pañcame **Asurindaṁ etadavocā**ti chekatāya etaṁ avoca. Evaṁ kirassa ahosi "parassa nāma gāhaṁ mocetvā paṭhamaṁ vattuṁ garu, parassa vacanaṁ anugantvā pana pacchā sukhaṁ vattun"ti. **Pubbadevā**ti devaloke ciranivāsino pubbasāmikā, tumhākaṁ tāva paveṇi-āgataṁ bhaṇathāti. **Adaṇḍāvacarā**ti daṇḍāvacaraṇarahitā, daṇḍaṁ vā satthaṁ vā gahetabbanti evamettha natthīti attho. . Pañcamaṁ.

### 6. Kulāvakasuttavannanā

252. Chaṭṭhe ajjhabhāsīti tassa kira Simbalivanābhimukhassa jātassa rathasaddo ca ājānīyasaddo ca dhajasaddo ca samantā asanipātasaddo viya ahosi. Taṁ sutvā simbalivane balavasupaṇṇā palāyiṁsu, jarājiṇṇā ceva rogadubbalā ca asañjātapakkhapotakā ca palāyituṁ asakkontā maraṇabhayena tajjitā ekappahāreneva mahāviravaṁ viraviṁsu. Sakko taṁ sutvā "kassa saddo tātā"ti Mātaliṁ pucchi. Rathasaddaṁ te deva sutvā supaṇṇā palāyituṁ asakkontā viravantīti. Taṁ sutvā karuṇāsamāvajjitahadayo³ abhāsi. Īsāmukhenāti rathassa īsāmukhena. Yathā kulāvake īsāmukhaṁ na sañcuṇṇeti, evaṁ iminā isāmukhena te parivajjaya. So hi ratho puññapaccayanibbatto

<sup>1.</sup> Paṭippharitvā yaṁ vā taṁ vā vadeyyāpi (Sī), paṭippharitvā vā yaṁ vā taṁ vāti vadeyāpi (Syā)

<sup>2.</sup> Kho tanti (Syā) 3. Karunāsamappitahadayo (Sī), karunāsamāpajjitahadayo (Syā)

cakkavāļapabbatepi Sinerumhipi sammukhībhūte vinivijjhitvāva gacchati na sajjati, ākāsagatasadiseneva gacchati. Sace tena simbalivanena gato bhaveyya, yathā mahāsakaṭe kadalivanamajjhena¹ vā eraṇḍavanamajjhena vā gacchante sabbavanam vibhaggam nimmathitam hoti, evam tampi simbalivanam bhaveyya. . Chattham.

### 7. Nadubbhiyasuttavannanā

253. Sattame **upasaṅkamī**ti "ayaṁ Sakko 'yopi me assa supaccatthiko, tassapāhaṁ na dubbheyyan'ti cinteti, mayā tassa paccatthikataro nāma natthi, vīmaṁsissāmi tāvanaṁ, kinnu kho maṁ passitvā dubbhati, na dubbhatī'ti cintetvā upasaṅkami. **Tiṭṭha vepacitti gahitosī**ti vepacitti ettheva² tiṭṭha, gahito tvaṁ mayāti vadati. Saha vacanenevassa so kaṇṭhapañcamehi bandhanehi baddhova ahosi. **Sapassu ca me**ti mayi adubbhatthāya³ sapathaṁ karohīti vadati. **Yaṁ musā bhaṇato pāpan**ti imasmiṁ kappe paṭhamakappikesu cetiyarañño pāpaṁ sandhāyāha. **Ariyūpavādino**ti kokālikassa viya pāpaṁ. **Mittadduno ca yaṁ pāpan**ti mahākapijātake mahāsatte duṭṭhacittassa pāpaṁ. **Akataññuno**ti devadattasadisassa akatañňuno pāpaṁ. Imāni kira imasmiṁ kappe cattāri mahāpāpāni. . Sattamaṁ.

#### 8. Verocana-asurindasuttavannanā

254. Aṭṭhame aṭṭhaṁsūti dvārapālarūpakāni viya ṭhitā. Nipphadāti nipphatti, yāva attho nipphajjati, tāva vāyamethevāti vadati. Dutiyagāthā Sakkassa. Tattha khantyā bhiyyoti nipphannasobhanesu atthesu khantito uttaritaro attho nāma natthi. Atthajātāti kiccajātā. Soṇasiṅgālādayopi hi upādāya akiccajāto satto nāma natthi, ito etto gamanamattampi kiccameva hoti. Saṁyogaparamā tveva, sambhogā sabbapāṇinanti pārivāsika-odanādīni hi asambhogārahāni honti, tāni puna uṇhāpetvā bhajjitvā<sup>4</sup> sappimadhuphāṇitādīhi saṁyojitāni sabhogārahāni honti. Tenāha "saṁyogaparamā tveva, sambhogā

<sup>1.</sup> Tilavanamajihena (Syā)

<sup>2.</sup> Ettova (Sī)

<sup>3.</sup> Adubbhanatāya (Sī), adrubbhattāya (Ka)

<sup>4.</sup> Uņhāpetvā dhupetvā bhijjitvā (Syā)

sabbapāṇinan"ti. **Nipphannasobhano attho**ti<sup>1</sup> ime atthā nāma nipphannāva sobhanti. Puna catutthagāthā Sakkassa. Tatthāpi vuttanayeneva attho veditabbo. . Atthamam.

# 9. Araññāyatana-isisuttavannanā

255. Navame paṇṇakuṭīsu sammantīti Himavantapadese ramaṇīye araññāyatane rattiṭṭhānadivāṭṭhānacaṅkamanādīhi sampannāsu paṇṇasālāsu vasanti. Sakko ca Devānamindo Vepacitti cāti ime dve janā jāmātikasasurā kālena kalahaṁ karonti, kālena ekato caranti, imasmiṁ pana kāle ekato caranti. Paṭaliyoti² gaṇaṅgaṇūpāhanā. Khaggaṁ olaggetvāti khaggaṁ aṁse olaggetvā. Chattenāti dibbasetacchattena matthake dhārayamānena. Apabyāmato³ karitvāti byāmato akatvā⁴. Ciradikkhitānanti cirasamādiṇṇavatānaṁ. Ito paṭikkamāti "ito pakkama parivajjaya, mā uparivāte tiṭṭhā"ti vadanti. Na hettha devāti etasmiṁ sīlavantānaṁ gandhe devā na paṭikkūlasaññino, iṭṭhakantamanāpasaññinoyevāti dīpeti. . Navamaṁ.

#### 10. Samuddakasuttavannanā

256. Dasame samuddatīre paṇṇakuṭīsūti cakkavāļamahāsamuddapiṭṭhiyaṁ rajatapaṭṭavaṇṇe vālukapuļine vuttappakārāsu paṇṇasālāsu vasanti. Siyāpi noti siyāpi amhākaṁ. Abhayadakkhiṇaṁ yāceyyāmāti abhayadānaṁ yāceyyāma. Yebhuyyena kira devāsurasaṅgāmo mahāsamuddapiṭṭhe hoti. Asurānaṁ na sabbakālaṁ jayo hoti, bahuvāre parājayova hoti. Te devehi parājitā palāyantā isīnaṁ assamapadena gacchantā "Sakko imehi saddhiṁ mantetvā amhe nāseti, gaṇhatha puttahatāya putte"ti<sup>5</sup> kupitā assamapade pānīyaghaṭacaṅkamanasālādīni viddhaṁsenti. Isayo araññato phalāphalaṁ ādāya āgatā naṁ disvā puna dukkhena patipāka-

<sup>1.</sup> Nipphannasobhino atthāti (Sī,Syā) 2. Aṭaliyoti (Sī, Syā) 3. Abyāmato (Ka)

<sup>4.</sup> Byāmato katvā (Sī), byāmato karitvā (Ka), Khu 1. 136 piṭṭhe Udāne "apasabyato karitvā"ti padassa samvaṇṇanāya saddhim samsandetabbam.

<sup>5.</sup> Dhuttahatāya sutteti (Ka)

tikam karonti. Tepi punappunam tatheva vināsenti. Tasmā "idāni tesam sangāmo paccupaṭṭhito"ti sutvā evam cintayimsu.

Kāmaṁkaroti icchitakaro. Bhayassa-abhayassa vāti bhayaṁ vā abhayaṁ vā. Idaṁ vuttaṁ hoti—sace tvaṁ abhayaṁ dātukāmo, abhayaṁ dātuṁ pahosi. Sace bhayaṁ dātukāmo. Bhayaṁ dātuṁ pahosi. Amhākaṁ pana abhayadānaṁ dehīti. Duṭṭhānanti viruddhānaṁ¹. Pavuttanti khette patiṭṭhāpitaṁ.

Tikkhattum ubbijjīti sāyamāsabhattam bhuñjitvā sayanam abhiruyha nipanno niddāya okkantamattāya samantā ṭhatvā sattisatena pahaṭo viya viravanto uṭṭhahati, dasayojanasahassam asurabhavanam "kimidan"ti saṅkhobham āpajjati. Atha nam āgantvā "kimidan"ti pucchanti. So "na kiñcī"ti vadati. Dutiyayāmādīsupi eseva nayo. Iti Asurānam "mā bhāyi mahārājā"ti tam assāsentānamyeva aruṇam uggacchati. Evamassa tato paṭṭhāya gelaññajātam cittam vepati. Teneva cassa "vepacittī"ti aparam nāmam udapādīti. . Dasamam.

Paṭhamo vaggo.

2. Dutiyavagga

# 1. Vatapadasuttavannanā

257. Dutiyavaggassa paṭhame vatapadānīti vatakoṭṭhāsāni². Samattānīti paripuṇṇāni. Samādinnānīti gahitāni. Kule jeṭṭhāpacāyīti kulejeṭṭhakānam mahāpitā mahāmātā cūļapitā³ cūļamātā mātulo mātulānīti-ādīnam apacitikārako. Saṇhavācoti piyamudumadhuravāco. Muttacāgoti vissaṭṭhacāgo. Payatapāṇīti deyyadhammadānatthāya sadā dhotahattho. Vossaggaratoti vossajjane rato. Yācayogoti parehi yācitabbāraho, yācayogoti vā yācayogeneva yutto. Dānasaṃvibhāgaratoti dāne ca saṃvibhāge ca rato. . Paṭhamam.

<sup>1.</sup> Duṭṭhānanti duṭṭhānaṁ viruddhānaṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Vattapadānīti vattakotthāsāni (Syā)

#### 2. Sakkanāmasuttavannanā

258. Dutiye manussabhūtoti Magadharaṭṭhe Macalagāme manussabhūto. Āvasathaṁ adāsīti catumahāpathe mahājanassa āvasathaṁ kāretvā adāsi. Sahassampi atthānanti sahassampi kāraṇānaṁ, janasahassena vā vacanasahassena vā osārite "ayaṁ imassa attho, ayaṁ imassa attho"ti ekapade thitova vinicchinati. . Dutiyaṁ.

#### 3. Mahālisuttavannanā

259. Tatiye **upasaṅkamī**ti "Sakko devarājāti kathenti, atthi nu kho so Sakko, yena so diṭṭhapubboti imamatthaṁ Dasabalaṁ pucchissāmī'ti upasaṅkami. **Tañca pajānāmī**ti bahuvacane ekavacanaṁ, te ca dhamme pajānāmīti attho. Sakko kira anantare attabhāve Magadharaṭṭhe Macalagāme Magho nāma māṇavo ahosi paṇḍito byatto. Bodhisattacariyā viya ca tassa cariyā ahosi. So tettiṁsa purise gahetvā kalyāṇamakāsi. Ekadivasaṁ attanova paññāya upaparikkhitvā gāmamajjhe mahājanassa sannipatitaṭṭhāne kacavaraṁ ubhatopassesu apabyūhitvā taṁ ṭhānaṁ ramaṇīyaṁ akāsi. Puna tattheva maṇḍapaṁ kāresi. Puna gacchante kāle sālaṁ kāresi. Gāmato ca nikkhamitvā gāvutampi aḍḍhayojanampi tigāvutampi yojanampi vicaritvā tehi sahāyehi saddhiṁ visamaṁ samaṁ akāsi. Te sabbeva ekacchandā tattha tattha setuyuttaṭṭhāne setuṁ,

maṇḍapasālāpokkharaṇimālāvaccharopanapadīnaṁ yuttaṭṭhānesu maṇḍapasālāpokkharaṇimālāvaccharopanādīni¹ karontā bahuṁ puññamakaṁsu. Magho satta vatapadāni pūretvā kāyassa bhedā saddhiṁ sahāyehi Tāvatiṁsabhavane nibbatti. Taṁ sabbaṁ Bhagavā jānāti. Tenāha yesaṁ² dhammānaṁ samādinnattā sakko sakkattaṁ ajjhagā, tañca pajānāmīti. Ayaṁ Sakkassa sakkattādhigame

saṅkhepakathā, vitthāro pana Sumaṅgavilāsiniyā Dīghanikāyaṭṭhakathāya Sakkapañhavaṇṇanāyaṁ³ vutto. . Tatiyaṁ.

#### 4. Daliddasuttavannanā

260. Catutthe **manussadaliddo**ti manussa-adhano. **Manussakapano**ti manussakāruñnatam patto. **Manussavarāko**ti manussalāmako. **Tatrā**ti tasmim thane, tasmim va atirocane. Ujihayantīti avajjhayanti lamakato cintenti. **Khiyyantī**ti kathenti pakāsenti. **Vipācent**īti tattha tattha kathenti vitthārenti. **Eso kho mārisā**ti ettha ayamanupubbikathā—so kira anuppanne Buddhe Kāsiratthe Bārānasirājā hutvā samussitaddhajapatākanānālankārena<sup>1</sup> sutthu alankatam nagaram padakkhinam akāsi attano sirisampattiyā samākaddhitanettena janakāyena samullokiyamāno. Tasmim ca samaye eko Paccekabuddho Gandhamādanapabbatā āgamma tasmim nagare pindāya carati santindriyo santamānaso uttamadamathasamannāgato. Mahājanopi rājagatam<sup>2</sup> cittīkāram pahāya Paccekabuddhameva olokesi. Rājā "idāni imasmim janakāye ekopi mam na oloketi, kinnu kho etan"ti olokento Paccekabuddham addasa. Sopi Paccekabuddho mahallako hoti pacchimavaye thito. Cīvarānipissa jinnāni, tato tato suttāni galanti<sup>3</sup>. Rañño satasahassādhikāni dve asankhyeyyāni pūritapāramim Paccekabuddham disvā cittappasādamattam vā hattham pasāretvā vandanamattam vā nāhosi. So rājā "pabbajito maññe esa usūyāya mam na oloketī"ti kujjhitvā "kvāyam kutthicīvarāni<sup>4</sup> pāruto"ti nitthubhitvā<sup>5</sup> pakkāmi. Tassa kammassa vipākena Mahāniraye nibbattitvā vipākāvasesena manussalokam āgacchanto Rājagahe paramakapanāya itthiyā kucchimhi patisandhim ganhi. Gahitakālato patthāya sā itthī kañjikamattampi udarapūram nālattha. Tassa kucchigatasseva kannanāsā vilīnā, saṅkhapalitakutthī<sup>6</sup> hutvā mātukucchito nikkhanto. Mātāpitaro nāma dukkarakārikā honti, tenassa mātā yāva kapālam gahetvā caritum na sakkoti, tāvassa kañjikampi udakampi āharitvā adāsi. Bhikkhāya caritum samatthakāle panassa kapālam hatthe datvā "paññāyissasi sakena kammenā"ti pakkāmi.

- 1. Samussitadhajapatākam nagarālankārehi (Syā)
- 3. Avalambanti (Tīkā)
- 5. Nutthubhitvā (Sī), nutthāhitvā (Syā)

- 2. Rājānam tam (Syā)
- 4. Kutthī cīvarāni (Sī)
- 6. Saṅkhasadisakuṭṭhī (Syā)

Athassa tato patthāya sakalasarīrato mamsāni chijjitvā chijjitvā patanti, yūsam paggharati, mahāvedanā vattanti. Yam yam raccham nissāya sayati, sabbarattim mahāravena ravati. Tassa kāruññaparidevitasaddena sakalavīthiyam manussā sabbarattim niddam na labhanti. Tassa tato patthāya sukhasayite pabodhetīti **Suppabuddho**tveva nāmam udapādi. Athāparena samayena Bhagavati Rājagaham sampatte nāgarā Satthāram nimantetvā nagaramajjhe mahāmandapam katvā dānam adamsu. Suppabuddhopi kutthī gantvā dānaggamandapassa avidūre nisīdi. Nāgarā Buddhappamukham bhikkhusamgham panītena khādanīyena bhojanīyena<sup>1</sup> parivisantā tassāpi yāgubhattam adamsu. Tassa panītabhojanam bhuttassa cittam ekaggam ahosi. Satthā bhattakiccāvasāne anumodanam katvā saccāni dīpesi, Suppabuddho nisinnatthāne nisinnova desanānusārena ñāṇam pesetvā sotāpattiphale patitthito. Satthā utthāya vihāram gato. Sopi cumbatam āruyha kapālamādāya dandamolubbha attano vasanatthānam gacchanto vibbhantāya gāviyā jīvitā voropito mattikapātim<sup>2</sup> bhinditvā suvannapātim patilabhanto viya dutiyacittavāre devaloke nibbatto attono puññam nissāya aññe deve atikkamma virocittha. Tam kāranam dassento Sakko Devānamindo eso kho mārisāti-ādimāha.

Saddhāti maggenāgatasaddhā. Sīlañca yassa kalyāṇanti kalyāṇasīlaṁ nāma ariyasāvakassa ariyakantasīlaṁ vuccati. Tattha kiñcāpi ariyasāvakassa ekasīlampi akantaṁ nāma natthi, imasmiṁ panatthe bhavantarepi appahīnaṁ pañcasīlaṁ adhippetaṁ. . Catutthaṁ.

# 5. Rāmaņeyyakasuttavaņņanā

261. Pañcame **ārāmacetyā**ti ārāmacetiyāni. **Vanacetyā**ti vanacetiyāni. Ubhayatthāpi cittīkataṭṭhena cetyaṁ³ veditabbaṁ. **Manussarāmaṇeyyassā**ti manussaramaṇīyabhāvassa. Idāni manussaramaṇīyakavasena bhūmiramanīyakaṁ dassento **gāme vā**ti-ādimāha. . Pañcamaṁ.

<sup>1.</sup> Paņītehi khādanīyabhojanīyehi (Sī) 2. Mattikacāṭiṁ (Syā) 3. Cetyanti (Syā)

#### 6. Yajamānasuttavannanā

262. Chatthe yajamānānanti yajantānam. Tadā kira Angamagadhavāsikā manussā anusamvaccharam sappimadhuphānitādīsu aggam gahetvā ekasmim thāne dārūnam satthimatte sakatabhāre rāsim katvā aggim datvā pajjalitakāle "mahābrahmuno yajāmā"ti tam sabbam pakkhipanti. "Ekavāram pakkhittam sahassagunaphalam detī"ti nesam laddhi. Sakko devarājā "sabbepime sabba-aggāni gahetvā 'mahābrahmuno yajāmā'ti aggimhi jhāpenti, aphalam karonti, mayi passante mā nassantu, yathā Buddhassa ceva samghassa ca datvā bahum puññam pasavanti, evam karissāmī"ti dārurāsim jalāpetvā olokentesu manussesu punnamadivase<sup>1</sup> brahmattabhāvam māpetvā mahājanassa passantasseva candamandalam bhinditvā nikkhanto viya ahosi. Mahājano disvā "imam yaññam patiggahetum mahābrahmā āgacchatī"ti jannukehi bhūmiyam patitthāya añjalim paggayha namassamāno atthāsi. Brāhmanā āhamsu "tumhe 'mayam takkena kathemā'ti maññatha, idāni passatha, ayam vo brahmā sahatthā yaññam patiggahetum āgacchatī"ti. Sakko āgantvā dārucitakamatthake ākāse thatvā "kassāyam sakkāro"ti pucchi. Tumhākam bhante, patigganhatha no vaññanti. Tena hi āgaccha tha, mā tulam<sup>2</sup> chaddetvā hatthena tulayittha, ayam Satthā dhuravihāre vasati, tam pucchissāma "kassa dinnam mahapphalam hotī"ti ubhayaratthavāsino gahetvā Satthu santikam gantvā pucchanto evamāha.

Tattha puññapekkhānanti puññam icchantānam puññatthikānam. Opadhikam puññanti upadhivipākam puññam. Samghe dinnam mahapphalanti ariyasamghe dinnam vipphāravantam hoti. Desanāvasāne caturāsītipāṇasahassāni amatapānam pivimsu. Tato paṭṭhāya manussā sabbāni aggadānāni bhikkhusamghassa adamsu. . Chaṭṭham.

### 7. Buddhavandanāsuttavaņņanā

263. Sattame **uṭṭhehī**ti uṭṭhaha ghaṭa vāyama. **Vijitasaṅgāmā**ti rāgādīnañceva dvādasayojanikassa ca mārabalassa jitattā Bhagavantaṁ evaṁ

ālapati. **Pannabhārā**ti oropitakhandhakilesābhisaṅkhārabhāra. **Pannarasāya rattin**ti pannarasāya puṇṇamāya rattim. . Sattamaṁ.

#### 8. Gahatthavandanāsuttavannanā

264. Aṭṭhame puthuddisāti catasso disā catasso anudisā ca. Bhummāti bhūmivāsino. Cirarattasamāhiteti upacārappanāhi cirarattasamāhitacitte. Vandeti vandāmi. Brahmacariyaparāyaņeti dasapi vassāni vīsatipi vassāni -pa- saṭṭhipi vassāni āpāṇakoṭikaṁ ekaseyyaṁ ekabhattanti-ādikaṁ seṭṭhacariyaṁ brahmacariyaṁ caramāneti attho. Puññakarāti catupaccayadānaṁ kusumbhasumanapūjā dīpasahassajālanti evamādipuññakārakā. Sīlavantoti upāsakatte patiṭṭhāya pañcahipi dasahipi sīlehi samannāgatā. Dhammena dāraṁ posentīti umaṅgabhindanādīni¹ akatvā dhammikehi kasigorakkhavaṇijjādīhi puttadāraṁ posenti. Pamukho rathamāruhīti devānaṁ pamukho seṭṭho rathaṁ āruhi. . Aṭṭhamaṁ.

### 9. Satthāravandanāsuttavannanā

265. Navame **Bhagavantam namassatī**ti ekamsam uttariyam dukulam katvā brahmajāņuko hutvā sirasi añjalim ṭhapetvā namassatī. **So yakkho**ti so Sakko. **Anomanāman**ti sabbaguņehi omakabhāvassa natthitāya sabbaguņanemittakehi nāmehi anomanāmam. **Avijjāsamatikkamā**ti catusaccapaṭicchādikāya vaṭṭamūlaka-avijjāya samatikkamena. **Sekkhā**ti satta sekkhā. **Apacayārāmā**ti vaṭṭaviddhamsane ratā. **Sikkhare**ti sikkhanti. . Navamam.

## 10. Samghavandanāsuttavaņņanā

266. Dasame **ajjhabhāsī**ti kasmā esa punappunam evam bhāsatīti? Sakkassa kira devarañño saddo madhuro, suphusitam dantāvaraṇam, kathanakāle suvaṇṇakiṅkiṇikasaddo viya niccharati. Tam punappunam sotum labhissāmīti bhāsati. **Pūtidehasayā**ti pūtimhi mātusarīre vā, attanoyeva vā sarīram avattharitvā sayanato pūtidehasayā.

Nimuggā kuṇapamheteti dasamāse mātukucchisaṅkhāte kuṇapasmiṁ ete nimuggā. Etaṁ tesaṁ pihayāmīti etesaṁ etaṁ pihayāmi patthayāmi. Na te saṁ koṭṭhe opentīti na te saṁ santakaṁ dhaññaṁ koṭṭhe pakkhipanti. Na hi etesaṁ dhaññaṁ atthi. Na kumbhīti na kumbhiyaṁ. Na kaļopiyanti na pacchiyaṁ. Paraniṭṭhitamesānāti paresaṁ niṭṭhitaṁ paraghare pakkaṁ bhikkhācāravattena esamānā gavesamānā. Tenāti evaṁ¹ pariyiṭṭhena. Subbatāti dasapi -pa- saṭṭhipi vassāni susamādinnasundaravatā.

Sumantamantinoti dhammam sajjhāyissāma, dhutangam samādiyissāma, amatam paribhuñjissāma, samaṇadhammam karissāmāti evam subhāsitabhāsino. Tuṇhībhūtā samañcarāti tiyāmarattim asanighosena ghositā<sup>2</sup> viya dhammam kathentāpi tuṇhībhūtā samam carantiyeva nāma. Kasmā? Niratthakavacanassābhāvā. Puthumaccā cāti bahusattā ca aññamaññam viruddhā. Attadaṇḍesu nibbutāti paraviheṭhanattham gahitadaṇḍesu sattesu nibbutā vissaṭṭhadaṇḍā. Sādānesu anādānāti sagahaṇesu sattesu ca bhavayoni-ādīnam ekakoṭṭhāsassāpi agahitattā agahaṇā. . Dasamam.

Dutiyo vaggo.

# 3. Tatiyavagga

# 1. Chetvāsuttavaņņanā

267. Tatiyavaggassa paṭhama $\dot{m}^3$  vuttatthameva. . Paṭhama $\dot{m}$ .

# 2. Dubbaṇṇiyasuttavaṇṇanā

268. Dutiye<sup>4</sup> dubbaṇṇoti jhāmakhāṇuvaṇṇo. Okoṭimakoti lakuṇḍako mahodaro. Āsaneti Paṇḍukambalasilāyaṁ. Kodhabhakkhoti Sakkena gahitanāmamevetaṁ. So pana eko rūpāvacarabrahmā, "Sakko kira khantibalena samannāgato"ti sutvā vīmaṁsanatthaṁ

<sup>1.</sup> Tena evam (Syā)

<sup>3.</sup> Ekādasamam (Sī)

<sup>2.</sup> Asanighosaghositā (Ka)

<sup>4.</sup> Dvādasame (Sī)

āgato. Avaruddhakayakkhā pana evarūpam samvihitārakkham ṭhānam pavisitum na sakkonti. **Upasankamī**ti devānam sutvā "na sakkā esa pharusena cāletum, nīcavuttinā pana khantiyam ṭhitena sakkā palāpetun"ti tathā palāpetukāmo upasankami. **Antaradhāyī**ti khantiyam ṭhatvā balavacittīkāram paccupaṭṭhapetvā nīcavuttiyā dassiyamānaya sakkāsane¹ ṭhātum asakkonto antaradhāyi. **Na sūpahatacittomhī**ti ettha **sū**ti nipātamattam, upahatacittomhīti āha². **Nāvattena suvānayo**ti na kodhāvattena su-ānayo, kodhavase³ vattetum na sukaromhīti vadati. **Na vo cirdāhanti vo**ti nipātamattam, aham ciram na kujjhāmīti⁴ vadati. . Dutiyam.

## 3. Sambarimāyāsuttavaņņanā

269. Tatiye **ābādhiko**ti isigaņena abhisapakāle<sup>5</sup> uppannābādhena ābādhiko. **Vācehi man**ti<sup>6</sup> sace maṁ sambarimāyaṁ vācesi, evamahaṁ tampi tikicchissāmīti vadati. **Mā kho tvaṁ mārisa vācesī**ti vināpi tāva sambarimāyaṁ Sakko amhe bādhati, yadi pana taṁ jānissati, naṭṭhā mayaṁ, mā attano ekassa atthāya amhe nāsehīti vatvā nivārayiṁsu. **Sambarova sataṁ saman**ti yathā sambaro Asurindo māyāvī māyaṁ payojetvā vassasataṁ niraye pakko, evaṁ paccati. Tumhe dhammikāva, alaṁ vo māyāyāti vadati. Kiṁ pana Sakko tassa kodhaṁ tikicchituṁ sakkuṇeyyāti. Āma sakkuṇeyya. Kathaṁ? Tadā kira so isigaṇo dharatiyeva, tasmā naṁ isīnaṁ santikaṁ netvā khamāpeyya, evamassa phāsu bhaveyya. Tena pana vañcitattā tathā akatvā pakkantova. . Tatiyaṁ.

#### 4. Accayasuttavannanā

270. Catutthe **sampayoje**su**n**ti kalaham akamsu. **Accasarā**ti atikkami, eko bhikkhu ekam bhikkhum atikkamma vacanam avocāti attho.

<sup>1.</sup> Dassiyamānāya pana āsane (Sī)

<sup>2.</sup> Upahatacittomhi aham (Sī), na upahatacittomhīti āha (Syā)

<sup>3.</sup> Kodhena vase (Syā), kodhavasena (Ka) 4. Na kujjhāmi na upanayyhāmīti (Ţīkā)

<sup>5.</sup> Abhisattakāle (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Vācemahanti (Ka)

Yathādhammaṁ nappaṭiggaṇhātīti na khamati. Kodho vo vasamāyātūti kodho tumhākaṁ vasaṁ āgacchatu, mā tumhe kodhavasaṁ gamitthāti dīpeti. Mā ca mitte hi vo jarāti ettha hīti nipātamattaṁ, tumhākaṁ mittadhamme jarā nāma mā nibbatti. Bhummatthe vā karaṇavacanaṁ, mittesu vo jarā ma nibbatti, mittabhāvato aññathābhāvo mā hotūti attho. Agarahiyaṁ mā garahitthāti agārayhaṁ khīṇāsavapuggalaṁ mā garahittha. . Catutthaṁ.

### 5. Akkodhasuttavannanā

271. Pañcame<sup>1</sup> mā vo kodho ajjhabhavīti kodho tumhe mā abhibhavi, tumheva kodham abhibhavatha. Mā ca kujjhittha kujjhitanti kujjhantānam mā paṭikujjhittha. Akkodhoti mettā ca mettāpubbabhāgo ca. Avihimsāti karuṇā ca karuṇāpubbabhāgo ca. Atha pāpajanam kodho, pabbatovābhimaddatīti lāmakajanam pabbato viya kodho abhimaddatīti. . Pañcamam².

Tatiyo vaggo.

# Sakkasamyuttavannanā niţţhitā.

Iti Sāratthappakāsiniyā Samyuttanikāyatthakathāya

# Sagāthāvaggavannanā nitthitā.

Samyuttanikāyatthakathāya pathamo bhāgo.

# Sagāthāvaggasamyuttaṭṭhakathāya

# $Sa\dot{m}vannitapad\bar{a}na\dot{m}~anukkamanik\bar{a}$

| Padānukkamo P            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |  |
|--------------------------|-----------|------------------------|-----------|--|
| [ A ]                    |           | [ A ]                  |           |  |
| Akataññuno               | 315       | Acavanadhammam         | 190       |  |
| Akatayoggo               | 152       | Acetasam               | 265       |  |
| Akatahattho              | 152       | Accayo                 | 62        |  |
| Akatūpāsano              | 152       | Accayam                | 63        |  |
| Akāliko                  | 42        | Accasarā               | 324       |  |
| Akiñcanam                | 60        | Accādhāya              | 75        |  |
| Akissavam                | 197       | Accenti                | 22        |  |
| Akovidā                  | 210       | Accharā                | 28        |  |
| Akkodho                  | 325       | Accharāgaņasaṅghuṭṭhaṅ | n 80      |  |
| Akkosakabhāradvājo       | 209       | Accharāsaṅghaparivutā  | 28        |  |
| Akkosati                 | 150, 210  | Acchecchi              | 45        |  |
| Akkhātāram               | 43        | Acchejja nessati       | 173       |  |
| Akhilodha padhānavā      | 248       | Ajarasā                | 87        |  |
| Akkheyyasaññino          | 43        | Ajito                  | 120       |  |
| Agarahiyam mā garahittha | 325       | Ajinakkhipanivattho    | 166       |  |
| Agāravo                  | 186       | Ajinaṁ ajāpayaṁ        | 166       |  |
| Agāraṁ                   | 51        | Ajjasaṭṭhiṁ            | 219       |  |
| Aggāļave cetiye          | 246       | Ajjhattamevujjalayāmi  | 217       |  |
| Aggikabhāradvājo         | 212       | Ajjhāruhati            | 313       |  |
| Aggihuttam               | 214       | Ajjhesanam             | 183       |  |
| Aggiṁ juhati             | 214       | Ajjhogāļhappatto       | 269       |  |
| Aṅgāni                   | 35        | Aññatarā devatā        | 12        |  |
| Aṅgāravassaṁ             | 295       | Aññathā santaṁ         | 61        |  |
| Aṅgīrasaṁ                | 139       | Aññamaññābhigijjhanti  | 51        |  |
| Aghagāminam              | 118       | Aññāṇamūlappabhavā     | 244       |  |
| Agham                    | 60, 104   | Aññāsikoṇḍañño         | 256       |  |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                   | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-------------------------------|-----------|
| [ A ]                 |           | [ A ]                         |           |
| Aññam kho etam        | 152       | Anāvaṭaṁ                      | 102       |
| Aṭṭīyāmi              | 176       | Anāvilo                       | 217       |
| Aṭṭhaṅgasusamāgataṁ   | 281       | Anāsavo jhāyāmi               | 170       |
| Aṭṭhiṁ katvā          | 163       | Anikkīļitāvī                  | 41        |
| Aḍḍhā                 | 126       | Aniccā vata saṅkhārā          | 29        |
| Atakkāvacaro          | 179       | Aniñjamānena                  | 243       |
| Atari                 | 17        | Anīghaṁ                       | 45        |
| Atikālena             | 268       | Anujīvino                     | 148       |
| Atiṇṇapubbam          | 279       | Anuṭṭhahaṁ                    | 311       |
| Atipateyya            | 108       | Anuṭṭhānaṁ                    | 93        |
| Atidivā               | 268       | Anuṭṭhitā                     | 166       |
| Atidevapatto          | 189       | Anuppattasadatth <del>a</del> | 127       |
| Atiracchānagāmino     | 203       | Anurodhavirodhesu             | 162       |
| Ativelā               | 284       | Anuviloketvā                  | 253       |
| Ativelam              | 266       | Anusāsam                      | 96        |
| Attadaņģesu nibbutā   | 323       | Anussukā                      | 51        |
| Attasambhūtā          | 126       | Anūpayo                       | 244       |
| Atthavatī             | 77        | Anūpalitto                    | 190       |
| Atthavasam            | 245       | Anekākārasampannam            | 260       |
| Atthābhisamayā        | 146       | Anejo                         | 190, 206  |
| Athettha dhīrā        | 60        | Anelagalāya                   | 252       |
| Adaṇḍāvacarā          | 314       | Anoko                         | 172       |
| Adhimucceyya          | 166       | Anomanāmaṁ                    | 80, 322   |
| Anacchariyā           | 180       | Antaradhāyi                   | 19, 186   |
| Anaññaposī            | 190       | Antalikkhacaro                | 163       |
| Anadhivāsento         | 196       | Antena                        | 78        |
| Anantadassī Bhagavāha | masmi 192 | Antevāsikā                    | 243       |
| Analaṅkatā            | 51        | Antokasambu                   | 212       |
| Anāgatappajappāya     | 27        | Antojaṭā                      | 48        |
| Anāthapiņḍikassa      | 12        | Antonimuggaposīni             | 184       |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piţţhaṅko |
|---------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ A ]               |           | [ A ]                |           |
| Andhakavindam       | 202       | Appāṇake             | 216       |
| Andhavanam          | 174       | Appāhāram            | 52        |
| Annado              | 78        | Appiccho             | 113       |
| Anvāviţţhā          | 164       | Appossukkatāya       | 181       |
| Anvāvisitvā         | 117       | Appossukko           | 270       |
| Anvesam             | 163       | Appam                | 20        |
| Apacayārāmā         | 322       | Appaṁ vā bhiyyo      | 161       |
| Apacitā             | 242       | Abbudā jāyate pesi   | 275       |
| Apaceyyā            | 238       | Abbudo nirayo        | 200       |
| Apanāmesi           | 277       | Abbuyha              | 51        |
| Apabodhati          | 36        | Abbhasamam           | 154       |
| Apabyāmato          | 316       | Abbhutavittajātā     | 242       |
| Aparaddho           | 155       | Abbhuyyāsi           | 142       |
| Apaviddhā           | 107       | Abbhokāse            | 156, 163  |
| Apāpuretam          | 182       | Abyaggamanaso        | 150       |
| Apārutā             | 185       | Abyattena            | 35        |
| Apihālu             | 248       | Abhayadakkhiṇaṁ      | 316       |
| Apunabbhavāya       | 279       | Abhayā nāma sā disā  | 82        |
| Apehi               | 170       | Abhassatha           | 170       |
| Appaṭipuggalo       | 206       | Abhikkantavaṇṇā      | 13        |
| Appatisso           | 186       | Abhikkantāya rattiyā | 12        |
| Appattamānaso       | 168       | Abhiññāvosito        | 212       |
| Appamādena aņņavam  | 302       | Abhitthavi           | 251       |
| Appamādena sampādet | ha 204    | Abhinandanā          | 244       |
| Appamādo            | 142       | Abhinandanti         | 79        |
| Appameyyam paminan  | to 196    | Abhibhūsambhavam     | 203       |
| Apparajakkhajātikā  | 158       | Abhivande            | 76        |
| Apparajakkhā        | 183       | Abhisaṅkhacca        | 152       |
| Appasmeke           | 56        | Abhojaneyyam         | 212       |
| Appaharite          | 216       | Amaccudheyyam        | 170       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |  |
|----------------------|-----------|------------------------|-----------|--|
| [A]                  |           | [ <b>A</b> ]           |           |  |
| Amatassa dvāram      | 182       | Asammuṭṭhā             | 25        |  |
| Amatamdado           | 79        | Assamedho              | 134       |  |
| Amanāpā              | 74        | Assavanatā             | 158, 182  |  |
| Ambujo               | 102       | Asallīnena             | 206       |  |
| Araṇā                | 95        | Asātā                  | 74        |  |
| Arati                | 34        | Asito                  | 177       |  |
| Arato                | 247       | Asitaṁ                 | 254       |  |
| Arahatam             | 188       | Assumukhā              | 58        |  |
| Arahante             | 242       | Asurindakabhāradvājo   | 210       |  |
| Arahanto             | 127       | Asekkhena sīlakkhandhe |           |  |
| Ariṭṭhako            | 156       | Asecanakamojavam       | 289       |  |
| Ariyamaggo           | 34        | Asocam                 | 166       |  |
| Ariyā                | 91        | Asocāpayam             | 166       |  |
| Ariyūpavādino        | 315       | Ahanam                 | 166       |  |
| Alattha              | 220       | Ahuva                  | 86        |  |
| Aladdhā              | 172       | Ahimsakabhāradvājo     | 211       |  |
| Alolupam             | 52        | Ahimsakāyam            | 211       |  |
| Avahananaṭṭhena      | 16        | Ahethayāno             | 35        |  |
| Avāyāmam             | 311       | • •                    | 59        |  |
| Avikampamāno         | 44        | Aheṭhayaṁ              |           |  |
| Avijjāsamatikkamā    | 322       | Amso                   | 279       |  |
| Avitakkajhāyī        | 172       | [ Ā ]                  |           |  |
| Avihaññamāno         | 74        | Ākaṅkhamāno            | 243       |  |
| Avihimsā             | 325       | Ākiṇṇakammanto         | 272       |  |
| Avītagandham         | 139       | Ākiṇṇaluddo            | 272       |  |
| Avamsirā             | 99        | Āgañchum               | 173       |  |
| Asaṅkharāno          | 172       | Āguṁ                   | 170       |  |
| Assatarim            | 201       | Ācariyaṁ               | 242       |  |
| Asappuriso           | 146       | Ā <b>jā</b> nīyo       | 32, 251   |  |
| Asmābhijappanti janā | 191       | Ātāpī                  | 48        |  |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                     | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|---------------------------------|-----------|
| [ Ā ]               |           | [I]                             |           |
| Āturassa            | 263       | Iṅgha                           | 305       |
| Ādikalyāṇaṁ         | 157       | Icchāgataṁ                      | 108       |
| Ādiccabandhunam     | 255       | Icchādhūpāyito                  | 89        |
| Ādibrahmacariyikā   | 100       | Icchā lobham                    | 51        |
| Ādīnavo ettha       | 41        | Ijjhati                         | 238       |
| Ānando              | 266       | Iņāyikā                         | 220       |
| Ābādhiko            | 324       | Itipi so Bhagavā                | 312       |
| Ābhassarā           | 165       | Iti vidvā                       | 166       |
| Āmodamāno           | 153       | Itojā                           | 278       |
| Āyatim samvarāya    | 63        | Ito bahiddhā                    | 177       |
| Āraddhavīriyo       | 113, 264  | Ittaradassanena                 | 138       |
| Ārambhatha          | 203       |                                 | 106       |
| Ārā                 | 272       | Itthāgārassa<br>Itthī malaṁ     |           |
| Ārāmacetyā          | 320       |                                 | 88        |
| Ārāmaropā           | 83        | Idappaccayatā-                  | 150       |
| Ālayaratā           | 179       | pațiccasamuppādo                | 179       |
| Ālayarāmā           | 179       | Iddhipādā                       | 166       |
| Ālayasammuditā      | 179       | Iddho                           | 196       |
| Ālasyaṁ             | 93        | Idha vā huram vā                | 45        |
| Āloketi             | 265       | Indakassa                       | 274       |
| Āvasatham           | 318       | Indakhīlaṁ                      | 72        |
| Āvi vā yadi vā raho | 281       | Iriy <del>ā</del> pathasamasīsī | 169       |
| Āsajja              | 123       | Issattam (Issattham)            | 152       |
| Āsayo               | 89        | Isigilipasse                    | 168       |
| Āsādetabbam         | 62        | Isisamghanisevitam              | 84        |
| Āsattiyo            | 288       | Isīnam isisattamo               | 255       |
| Āhutim<br>-         | 188       |                                 |           |
| Āhuneyyo<br>-       | 190       | [Ī]                             | ••:       |
| Āļavikā<br>-        | 174       | Īsā<br>-                        | 231       |
| Āļaviyaṁ            | 289       | Īsāmukhena                      | 314       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |  |
|-------------------------|-----------|-------------------------|-----------|--|
| [U]                     |           | [ U ]                   |           |  |
| Ukkujjeyya              | 125       | Upassayam               | 83        |  |
| Uggaputtā               | 246       | Uppaccāpi               | 281       |  |
| Ugghațitaññū            | 184       | Uppajjitvā nirujjhanti  | 29        |  |
| Uccāvacā                | 115       | Uppaliniyam             | 184       |  |
| Ucchinnamūlam me van    | aṁ 243    | Uppāṭakehi sañchanno    | 219       |  |
| Ujjhānasaññikā          | 61        | Uppādavayadhammino      | 29        |  |
| Ujjhāpayāmase           | 282       | Ubhatobhāgavimuttā      | 254       |  |
| Ujjhāyanti              | 203, 319  | Ubhinnam tikicchantanar | in 210    |  |
| Ujuko                   | 82        | Ummaggapatham           | 255       |  |
| Ujum kāyam paṇidhāya    | 219       | Urago                   | 121       |  |
| Uññātabbā               | 121       | Ussukkajātesu           | 51        |  |
| Uṭṭhānavīriyādhigatassa | 59        | Ussukkamāpanno          | 153       |  |
| Uṭṭhehi                 | 321       | Ussoļhikāya             | 219       |  |
| Udadhinam               | 118       | Uļāre uļāre             | 128       |  |
| Udapānam                | 83        | [Ū]                     |           |  |
| Udāhu kāveyyamatto      | 162       | Ūhacca manejā           | 72        |  |
| Udumbaradaṇḍaṁ          | 167       | Ü                       | 12        |  |
| Uddhaggikā              | 146       | [E]                     |           |  |
| Unnaļā                  | 106       | Ekaṁ                    | 8         |  |
| Upako                   | 86        | Ekamantam aṭṭhāsi       | 15, 227   |  |
| Upaccagum               | 86        | Ekangametam theyyanam   |           |  |
| Upaḍḍhamidaṁ            | 143       | Ekacīvaro aţţhāsi       | 38        |  |
| Upadhi                  | 30        | Ekanāļāyam brāhmaņagā   |           |  |
| Upadhisankhaye          | 177       | Ekamāsi                 | 175       |  |
| Upadhīsu                | 159       | Ekamūlam                | 79        |  |
| Upadhim viditvā         | 166       | Ekasatam ekasatam       | 171       |  |
| Upanīyati               | 20        | Eko                     | 187       |  |
| Upalāpetum              | 154       | Ekoham jhāyam           | 172       |  |
| Upavattane              | 204       | Eņikūlasmim             | 193       |  |
| Upasamena               | 84        | Eṇijaṅghaṁ              | 52        |  |

| Padānukkamo                      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|----------------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [E]                              |           | [ Ka ]                  |           |
| Etato bhiyyo                     | 246       | Kakudho devaputto       | 104       |
| Etāva paramo                     | 84        | Kaṅkhā                  | 244       |
| Etthesā chijjate jaṭā            | 49        | Kaccāyano               | 120       |
| Evam                             | 3         | Kacci te kuţikā         | 36        |
| Evam jarā ca maccu ca            | 154       | Kacche                  | 101       |
| Esa dhammo sanantano             | 56        | Kaṭukā                  | 74        |
| Esā ābhā                         | 50        | Kaṇājakaṁ               | 146       |
| Ehipassiko                       | 42        | Kanthapancamehi         | 313       |
| Enti māravasam                   | 177       | Katāvī                  | 50        |
| [0]                              |           | Katūpāsano              | 108       |
| Okampetvā                        | 167       | Katam karanīyam         | 188       |
| Okoţimako                        | 149       | Katham jānemu           | 50        |
| Oghatinnoti                      | 23        | Katham nameyya          | 166       |
| Oghatiṇṇaṁ                       | 190       | Katham nvayam sajjati   |           |
| Oghamatari                       | 190       | gabbharasmim            | 274       |
| Ognamatan<br>Ocarak <del>a</del> | 138       | Katham yātrā bhavissati | 51        |
| Ocaraka<br>Ocaritv <del>a</del>  | 138       | Kathamvihārībahulo      | 172       |
|                                  |           | Kathamsu tarati ogham   | 302       |
| Otārāpekkho                      | 170       | Kathamsu labhate paññar |           |
| Odhenti                          | 252       | Kadariyā                | 85        |
| Opadhikam puññam                 | 321       | Kappa                   | 14        |
| Opaneyyiko                       | 42        | Kamanīyāni              | 60        |
| Opilāpesi                        | 216       | Kamamānaṁ               | 80        |
| Openti                           | 323       | Kammam                  | 84        |
| Obhāsetvā                        | 15        | Kammāragaggariyā        | 159       |
| Omațțho                          | 46        | Kayirā ce kayirāthenam  | 100       |
| Ovadati                          | 264       | Karassu rūpāni          | 167       |
| Ohārinam                         | 135       | Karoți                  | 310       |
| Ohitabhārā                       | 127       | Kalalavassam            | 295       |
| Ohitasotā                        | 163       | Kalalā hoti abbudam     | 274       |
| Ohiyyako                         | 246       | Kalāyamattiyo           | 200       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko  |  |
|-----------------------|-----------|--------------------------|------------|--|
| [ Ka ]                |           | [ Ka ]                   |            |  |
| Kalinā                | 197       | Kimiva carasi momūhā     | 177        |  |
| Kalaṁ                 | 57, 287   | Kimidam soppase vā       | 162        |  |
| Kalyāṇaṁ              | 94        | Kilamati phandati ca     | 236        |  |
| Kassaccayā            | 63        | Kilesasīsam              | 169        |  |
| Kasibhāradvājassa     | 222       | Kismim loko samuppanno   | o 98       |  |
| Kasiravuttike         | 149       | Kissa cābhirato          | 88         |  |
| Kahāpaṇasataṁ         | 140       | Kisāgotamī               | 174        |  |
| Kaļevare              | 109       | Kisam                    | 52         |  |
| Kaļopiyam             | 323       | Kiñcanaṁ                 | 165        |  |
| Kāṇo                  | 149       | Kiñci vā pana aññasmi    | 174        |  |
| Kāmagedhapariyuṭṭhitā | nam 153   | Kim tavettha mārā        | 160        |  |
| Kāmacchando           | 152       | Kintāhaṁ                 | 37         |  |
| Kāmānam aggam         | 138       | Kim nu soppasi           | 160        |  |
| Kāmarajo              | 263       | Kim me purāņam           | 192        |  |
| Kāmālaye asattam      | 80        | Kimsu samyojano          | 89         |  |
| Kāmaṁkaro             | 317       | Kimsu harantam vārenti   | 94         |  |
| Kālikā                | 41        | Kimsūdha bhītā           | 92         |  |
| Kālena                | 215       | Kimsūdha vittam          | 299        |  |
| Kālam kankhati        | 116       | Kim soppasi              | 160        |  |
| Kāveyyamattā          | 262       | Kukkuccavūpasantam       | 213        |  |
| Kāsikacandanam        | 137       | Kukkulavassam            | 295        |  |
| Kāļakeso              | 40        | Kukkuļā                  | 282        |  |
| Kāļasilāyaṁ           | 168       | Kuṭhārī                  | 197        |  |
| Kiccakaro             | 147       | Kuṇī                     | 149        |  |
| Kicchena              | 180       | Kutassa aṭṭhīyakapiṇḍame | eti 274    |  |
| Kiṁ jīyittha          | 104       | Kuto sarā nivattanti     | 51         |  |
| Kitavasseva           | 61        | Kupito                   | 210        |  |
| Kitti                 | 64        | Kupito anattamano        | 209        |  |
| Kibbisī               | 117       | Kubbetha                 | 53         |  |
| Kimantaram            | 269       | Kumārakā dhankamivoss    | ajanti 278 |  |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo F             | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [ Ka ]                 |           | [ Kha ]                   |           |
| Kumārivaņņasatam       | 171       | Kodho satthamalam         | 94        |
| Kumbhī                 | 323       | Ko nu kho imam habyases   | sam 214   |
| Kummova                | 35        | Ko nu taṁ idamādapayi     | 176       |
| Kulaputtā              | 187       | Ko pana vādo rūpiyassa    | 146       |
| Kule jeṭṭhāpacāyī      | 317       | Kopantaro                 | 63        |
| Kulesu                 | 268       | Komārī                    | 32        |
| Kusalo                 | 50        | Kome                      | 266       |
| Kusalī bhāsasi         | 86        | Kosalikā kamsapāti        | 158       |
| Kuhiñci                | 247       | Kharo                     | 277       |
| Kuhiñci netave         | 160       | Khāṇuṁva urasāsajja       | 173       |
| Kūṭaṁ                  | 128       | Khādanā apanīyati         | 240       |
| Kena                   | 57        | Khāyati                   | 266       |
| Kena vaņņo pasīdati    | 26        | Khīṇāsavā                 | 127       |
| Kenassubbhāhato        | 89        | Khīranikā                 | 236       |
| Kenidam pakatam        | 177       | Khīramattova              | 161       |
| Kenīdha kusalo         | 63        | Khemam                    | 252       |
| Kevalakappam           | 14        | Khomadussam nāma          | 245       |
| Kevalaparipuṇṇam       | 158       | Khaggam olaggetvā         | 316       |
| Kevalam                | 190       | Khañjo                    | 149       |
| Kesakambalo            | 120       | Khattiyamahāsālā          | 126       |
| Kesā lomā nakhāpi ca   | 275       | Khanti                    | 152       |
| Ko imam vijataye jatam | 48        | Khantiyā upasamena upetā  | ā 77      |
| Kokanadam              | 139       | Khattiyo dvipadam         | 32        |
| Koci lokasmim          | 36        | Khantisoraccam            | 152       |
| Kotthuko               | 117       | Khantyā bhiyyo na vijjati | 313       |
| Kodhabhakkho           | 323       | Khandhāsam adhikuṭṭanā    | 174       |
| Kodha vidvā vikappaye  | 196       | Khandhesu santesu         | 178       |
| Kodho dhumo            | 217       | Khiḍḍā                    | 85        |
| Kodho vā vasamāyātu    | 325       | Khippamva odditam         | 128       |

| Padānukkamo                    | Piṭṭhaṅko  | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------------|------------|--------------------------|-----------|
| [ Kha ]                        |            | [ Gha ]                  |           |
| Khiyyanti                      | 209, 319   | Ghanā pasākhā            | 275       |
| Khettam hi tam                 |            | Ghāsesanam iriyati       | 190       |
| puññapekkhassa                 | 213        | Ghoram                   | 77        |
| Khemattam                      | 163        | Ghoram                   | 7.7       |
| [ Ga ]                         |            | [ Ca ]                   |           |
| Gaṇasaṁghacārī                 | 172        | Cakkhudo                 | 78        |
| Gaṇācariyā                     | 120        | Cakkhumatā               | 73        |
| Gaṇino                         | 120        | Catucakkam               | 51        |
| Gatāse                         | 73         |                          |           |
| Gati                           | 39, 154    | Caturaṅginiṁ             | 141       |
| Gadhitā                        | 247        | Candanaṅgaliko           | 139       |
| Gayāyam                        | 276        | Candimā                  | 100       |
| Gahapatimahāsālā               | 126<br>159 | Capalā                   | 106       |
| Gaļagaļāyante<br>Gāthābhigītaṁ | 212        | Carakā                   | 159       |
| Gādhamedhati                   | 240        |                          |           |
| Gādham                         | 98         | Caraṇam                  | 211       |
| Gāmavaro                       | 150        | Careyyādittasīsova       | 161       |
| Gāvo kamme sajīvānam           | 94         | Caram                    | 76        |
| Gihisaññattibahulo             | 266        | Caleyya                  | 159       |
| Gotama                         | 102, 248   | Cātuyāmasusamvuto        | 116       |
| Gova bhiyyo palāyinam          | 313        | Ciccițāyati ciţāciţāyati | 216       |
| Gosamitam dhanam               | 31         | Cittam paññañca bhāvaya  | am 48     |
| Gosālo                         | 120        |                          |           |
| Gohi tatheva                   | 30         | Cittam vā te khipissāmi  | 277       |
| Gattāni parisiñcitum           | 37         | Ciradikkhitānam          | 316       |
| Gattāni pubbāpayamāno          | 38         | Cirarattasamāhite        | 322       |
| Gabbham                        | 236        | Cirassam                 | 18        |
| Gammani                        | 193        | Cetopariyāyakovido       | 262       |
| Gambhīrarūpe                   | 243        |                          |           |
| Gayhakam nīyamānam             | 193        | Codako                   | 114       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko      | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|----------------|-----------------------|-----------|
| [ Cha ]                  |                | [ Ja ]                |           |
| Chandajam                | 60             | Jātimā                | 212       |
| Chandavinayā aghavinay   | vo 60          | Jātisamsāro           | 268       |
| Channo kālo              | 40             | Jātihīnaṁ             | 95        |
| Chambhī                  | 152            | Jātu me diṭṭhaṁ       | 202       |
| Chavo                    | 117            | Jālinī                | 160       |
| Chasu kubbati            | 90             | Jiṇṇā                 | 150       |
| Chinda sotam             | 100            | Jivham nillāletvā     | 167       |
| Chinditamārite           | 116            | Jīranti               | 127       |
| Chinnagantham            | 45             | Jīvitamuttamam        | 84        |
| Chetam                   | 264            | Jīvitasamasīsī        | 169       |
| Chetvā khīlam            | 72             | Jutindharā            | 168       |
|                          | · <del>-</del> | Juhati                | 215       |
| [ Ja ]                   |                | Jegucchī<br>-         | 116       |
| Jagatogadham             | 247            | Jetavane              | 12, 282   |
| Jaṭaṇḍuvena              | 166            | Jetāram labhate jayam | 142       |
| Jaṭābhāradvājo           | 211            | Jotiparāyaņo          | 149       |
| Jaṭāya jaṭitā pajā       | 48             | Jaggaṁ                | 162       |
| Janapadatthāvariyappattā | inam 153       | Jantu                 | 107       |
| Janādhipa                | 142            | Jammā                 | 240       |
| Janā maññanti            | 314            | Jambonadam            | 115       |
| Jayañcevassa tam         | 210            | [ Jha ]               |           |
| Jayam veram pasavati     | 141            | Jhāya                 | 267       |
| Jarūpanītassa            | 21             | Jhāyāmi               | 244       |
| Jalā                     | 168            | Jhāyino               | 196       |
| Javanapaññā              | 112            | Jhāyī                 | 97        |
| Jahanti                  | 240            | Jhāyanto              | 64        |
| Jāgarataṁ                | 23             | Jhāyasi               | 170       |
| Jāgaro                   | 94             | [ Ña ]                |           |
| Jātikkhayaṁ              | 212            | Nātapariññā           | 43        |
| Jātidhammā               | 146            | Ñātā                  | 120       |

| Padānukkamo I               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo I           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Ṭa ]                      |           | [ Ta ]                  |           |
| Ţaṅkitamañce                | 276       | Tareyya                 | 25        |
| [ Ṭha ]                     |           | Tāṇaṁ                   | 159       |
| Thānam                      | 174       | Tādino                  | 210       |
| Thito asamhīrā              | 256       | Tādiso dhammo           | 77        |
| Ţhite majjhanhike           | 33        | Tālāvatthū              | 123       |
|                             |           | Tāvatimsakāyikā         | 28        |
| Dayhitumicchasi             | 282       | Tyāssudam               | 260       |
| •                           | 202       | Tikkhindriyā            | 183       |
| [ Ta ]                      |           | Tittha vepacitti        | 315       |
| Taggha                      | 36        | Titthakarā              | 120       |
| Tacasāramva samphalam       | 126       | Tidasānam               | 29        |
| Taññevettha paṭibhātu       | 96        | Tidivam anuttaram       | 243       |
| Taṇhādhipannā               | 76        | Tipakkhavasanam         | 146       |
| Taṇhāya uḍḍito              | 90        | Tibbanikkamo            | 258       |
| Tatvassa                    | 64        | Timalā                  | 79        |
| Tathāgatassa                | 63        | Tilakāhatā              | 220       |
| Tathūpamam                  | 182       | Tilavāho                | 200       |
| Tadapeyyamānam              | 147       | Tivisākhaṁ              | 167       |
| Tadahuposathe               | 107       | Tīraṇapariññā           | 43        |
| Tandī                       | 34, 93    | Tīsu vidhāsu            | 44        |
| Tanuyā                      | 36        | Tutthi                  | 98        |
| Tapassī                     | 76        | Turu                    | 197       |
| Tapo                        | 88        | Tūlaṁ bhaṭṭhaṁva māluto | 173       |
| Tapokammā apakkamma         | 155       | Te duttaram             | 279       |
| Tapojigucch <del>a</del> ya | 116       | Te matesu na mīyanti    | 56        |
| Tapodārāme                  | 37        | Tam tam Gotama pucchān  |           |
| Tamaparāyaņo                | 149       | •                       | ш то      |
| Tamāhu paramam khantin      | n 313     | [ Tha ]                 |           |
| Tamokkhandho                | 176       | Thanayam                | 152       |
| Tarayanti rattiyo           | 22        | Thāmo                   | 138       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Da ]                   |           | [ Da ]                 |           |
| Dakkhitāye aparājitasari | nghaṁ 72  | Dugge                  | 152       |
| Dajjā dānam malābhibh    | ū 56      | Duṭṭhānaṁ              | 317       |
| Dadam appakasmim         | 57        | Duttitikkham           | 35        |
| Daddallamānā             | 173       | Duddasiko              | 149       |
| Dantassa                 | 210       | Duddaso                | 179       |
| Danto                    | 76        | Duppamuñcam            | 135       |
| Damasā upeto             | 215       | Dupposam               | 107       |
| Damo                     | 25        | Dubbaṇṇo               | 149       |
| Dalidde                  | 149       | Dubbalyā no            | 313       |
| Dasa pajjote             | 265       | Dubbhago               | 160       |
| Daharo tvam              | 40        | Duranubodho            | 179       |
| Daļhadhammo              | 108       | Duranvayo              | 57        |
| Daļhamenam parakkame     | e 100     | Durabhisambhavam       | 174       |
| Dātāram abhivassati      | 153       | Dūre ito               | 189       |
| Dānasamvibhāgarato       | 317       | Devakāyā               | 72        |
| Dāyako                   | 105       | Devaputto              | 96        |
| Dāyādā vindare dhanam    | 123       | Devalokābhinandino     | 117       |
| Dārañca posam            | 57        | Dehanikkhepanam        | 39        |
| Dāru samādahāno          | 217       | Doṇapākakuraṁ          | 140       |
| Ditthe dhamme savipāko   | o 85      | Dosagaru               | 63        |
| Dibbayogam               | 86        | Dvaṅgulapaññāya        | 174       |
| Disampati                | 142       | Dvādasāva <u>t</u> tā  | 80        |
| Dīghamaddhānam           | 156       | Dvittā vā              | 166       |
| Dīghalaṭṭhi              | 102       | Dvirāvaṭṭā             | 79        |
| Dukkarakārikāya          | 155       |                        | .,        |
| Dukkaram                 | 98        | [Dha]                  |           |
| Dukkhamaticca iriyati    | 102       | Dhajaggam ullokeyyātha | 311       |
| Dukkhassa pāragum        | 260       | Dhanañjāni             | 207       |
| Duggatā                  | 267       | Dhanuggaho             | 108       |
| Duggamo                  | 99        | Dhanam setthamva rakkh | ati 64    |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo l           | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Dha ]                |           | [ Na ]                  |           |
| Dhamamānāya            | 159       | Nalāṭikaṁ               | 167       |
| Dhammaguttassa         | 314       | Na ve dhīrā pakubbanti  | 62        |
| Dhammacakkehi samyu    | to 82     | Navo                    | 42        |
| Dhammaṭṭhā             | 83        | Nassati vata bho        | 182       |
| Dhammapadāni           | 271       | Na santi tāṇā           | 21        |
| Dhammena dāram poser   | nti 322   | Naļova harito luto      | 27        |
| Dhamme samhi patitthit | am 246    | Nājjhagā                | 163       |
| Dhammo rahado          | 217       | Nāññatra bojjhā tapasā  | 104       |
| Dhāticelamva makkhito  | 272       | Nāṭaputto               | 120       |
| Dhiti                  | 304       | Nādhīyasi               | 271       |
| Dhitimā                | 215       | Nānātitthiyasāvakā      | 116       |
| Dhuravā                | 304       | Nānupatanti dukkhā      | 60        |
| Dhorayho               | 76        | Nānupatanti saṅgā       | 64        |
| [Na]                   |           | Nāparam itthattāya      | 188       |
| Nagassa                | 260       | Nāmagottam na jīrati    | 93        |
| Na gādhati             | 51        | Nāmasannissitā          | 89        |
| Natthā                 | 218       | Nāmam sabbam addhabha   | ıvī 89    |
| Na te mārassa baddhagī | i 157     | Nāsīsati                | 109       |
| Natthi puttasamam pem  | am 31     | Nāsūram jātipaccayā     | 152       |
| Naddhim                | 51        | Nāļikodanaparamatāya    | 141       |
| Nandane vane           | 28        | Nikacca                 | 61        |
| Nandasi                | 104       | Nikkamatha              | 203       |
| Nandījātassa           | 104       | Nikkujjitam             | 125       |
| Nandībhavaparikkhayā   | 20        | Nikkhittadaņḍo          | 190       |
| Nandīrāgaparikkhīņo    | 103       | Nikkhepanadhammo        | 127       |
| Na nam hīļe            | 161       | Nikkhaṁ                 | 115       |
| Nabham āhacca          | 154       | Nigaṇṭho                | 117       |
| Namuci                 | 118       | Nigrodhasseva khandhajā | 278       |
| Naradevānam            | 29        | Niccagginī              | 217       |
| Naruttamam atthacaram  | 61        | Niccasamāhitatto        | 217       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ Na ]                |           | [ Na ]                   |           |
| Niccharatī bahiddhā   | 263       | Neyyo                    | 185       |
| Niddā                 | 34        | Nevajjhagā               | 129       |
| Nipatatam             | 92        | Nesādakule               | 149       |
| Nipphadā              | 315       | [ Pa ]                   |           |
| Nipphannasobhano      | 316       | Pakireti                 | 153       |
| Nipphalam             | 165       | Pakudho kātiyāno         | 117       |
| Nipuṇatthadassim      | 80        | ř                        | 145       |
| Nipuṇo                | 179       | Pakkhandanavossaggo      |           |
| Nippothento           | 154       | Pakkhahato               | 149       |
| Nibbanatho            | 243       | Pakhumantarikāyam        | 176       |
| Nibbānapaṭisamyuttāya | 165       | Paccattam veditabbo viñ  |           |
| Nibbuyhāmi            | 18        | Paccabhāsi               | 29        |
| Nibbejanīyā           | 171       | Paccayiko                | 154       |
| Nibbedhikapaññā       | 113       | Paccalatthamsu           | 99        |
| Nibbhogo              | 240       | Pacceti                  | 244       |
| Nimuggā kuņapamhete   | 323       | Pajappitā                | 244       |
| Nimokkho              | 19        | Pajāpatissa              | 312       |
| Niyyātayāmi           | 176       | Pajjunnassa dhītā        | 76        |
| Niraggaļo             | 134       | Pajjoto                  | 94        |
| Nirabbudā             | 200       | Pañcaṅgikena             | 176       |
| Nirārambhā            | 134       | Pañcapattharā            | 80        |
| Nirāsam               | 45        | Pañcavedā                | 76        |
| Nirūpadhiko           | 189       | Pañcoghatiṇṇo            | 172       |
| Nirodham appajānantā  | 177       | Paññājīviṁ jīvitamāhu se | ettham 91 |
| Nisabho               | 76        | Paññāṇaṁ                 | 91        |
| Nissaraṇam            | 174       | Paññā narānam ratanam    | 87        |
| Nihato                | 156       | Paṭaliyo                 | 316       |
| Nīyare                | 24        | Paṭikacceva              | 105       |
| Nūpavadeyya kiñci     | 35        | Paṭighaṁ rūpasaññā ca    | 49        |
| Nemīva rathakubbaram  | 161       | Paṭinanditā              | 251       |

| Padānukkamo                   | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Pa ]                        |           | [ Pa ]                 |           |
| Paṭibhānaṁ udīrayi            | 252       | Payatapāṇi             | 317       |
| Paṭibhaṁsu                    | 180       | Payassahāri            | 310       |
| Pațilīnanisabho               | 99        | Payirupāsiyā           | 102       |
| Paṭivattā                     | 314       | Paramodānam            | 264       |
| Paṭisallīnassa                | 128       | Paramam                | 64, 156   |
| Pațisamyuje                   | 313       | Paralokavajjabhaya-    |           |
| Paṭisotagāmim                 | 180       | dassāvino              | 183       |
| Paṭhamābhisambuddho           | 155       | Paravādesu             | 24        |
| Paṇidhāya                     | 92        | Parikassati            | 94        |
| Paṇḍito                       | 110       | Pariklesam             | 176       |
| Paṇīto                        | 179       | Pariccagavossaggo      | 145       |
| Padaparamo                    | 185       | Paricitā               | 166       |
| Padalito                      | 176       | Parinibbuto            | 35, 206   |
| Padālesi                      | 161       | Parinibbutam           | 19        |
| Padumam nirayam               | 200       | Paribbaje              | 47        |
| Pade pade                     | 35        | Paribbājo              | 100       |
| Padhūpito                     | 177       | Parihāyi               | 168       |
| Panudā                        | 100       | Parūpavādā             | 59        |
| Panudi                        | 173       | Parūļhakacchanakhalomā | i 136     |
| Pantāni                       | 202       | Parosahassam           | 255       |
| Pannabhāra                    | 322       | Palāpo                 | 255       |
| Papam                         | 83        | Palāyi                 | 312       |
| Pappuyya                      | 36        | Palikhāya              | 170       |
| Pabhijja khil <del>a</del> ni | 255       | Paligham               | 72        |
| Pabhijjeyyum                  | 313       | Pallaṅkaṁ              | 218       |
| Pamattabandhu                 | 170       | Pavajamānānam          | 92        |
| Pamuñcasi                     | 100       | Pavadatam              | 92        |
| Pamutyatthi                   | 281       | Pavattisīsam           | 169       |
| Pamokkho                      | 19        | Pavanam                | 72        |
| Pamocanam                     | 233       | Pavāraņāya             | 253       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piţţhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Pa ]               |           | [ Pa ]                |           |
| Pavāhemi             | 245       | Pāsaṇḍā               | 177       |
| Pavivitto            | 113       | Pāsāṇavassaṁ          | 295       |
| Pavuttam             | 317       | Pāso                  | 163       |
| Pavecchanti          | 57        | Pāhunakāni            | 164       |
| Paveditā             | 52        | Piṅgalā               | 220       |
| Pasakkiya            | 267       | Pitarā pavattitam     | 254       |
| Passaddhakāyo        | 172       | Piyāyanā              | 284       |
| Pasamsam             | 271       | Pisācagaņasevitam     | 81        |
| Paharaṇavassam       | 295       | Pihayanti             | 270       |
| Pahānapariññā        | 43        | Pukkusakule           | 149       |
| Pahāsi saṅkhaṁ       | 45        | Puṇṇaṁ                | 51        |
| Pahitatto            | 103       | Puttimā               | 30        |
| Pahūtajātarūparajatā | 126       | Puthupaññā            | 111       |
| Pahūtabhakkham       | 123       | Puthumaccā            | 323       |
| Pahūtavittūpakaraņā  | 126       | Punarāgacchate        | 282       |
| Pākatindriyā         | 107       | Pubbajo               | 32        |
| Pāṭikaṅkhaṁ          | 144       | Pubbadevā             | 314       |
| Pāṭihāriyapakkhañca  | 281       | Purāṇatitthakaro      | 99        |
| Panupetam            | 125       | Purāṇadutiyikā        | 267       |
| Pātālarajo           | 263       | Purisamedham          | 133       |
| Pāto                 | 139       | Pūjito pūjaneyyānam   | 237       |
| Patheyyam            | 94        | Pūtidehasayā          | 322       |
| Papamitto            | 141       | Pūraņo                | 120       |
| Pāpasampavanko       | 141       | Pacceti               | 244       |
| Pāragaṅgāya          | 278       | Pesalā                | 197       |
| Pārihāriyapaññā      | 48        | Pesi nibbattatī ghano | 275       |
| Pāram                | 102       | Poriyā                | 252       |
| Palayam pavivekiyam  | 117       | Posa                  | 142       |
| Pāvakam              | 123       | Pamsukunthito         | 263       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ Pha ]                |           | [ Ba ]              |           |
| Phaleyya               | 159       | Brahmacārī nirāmiso | 86        |
| Phassāyatanānam        | 163       | Brahmapārisajjam    | 195       |
| Phāṇitassa ca puṭaṁ    | 238       | Brāhmaņo            | 212       |
| Phiyārittamva dhammanī | 155       | Brāhmaṇaṁ           | 19        |
| Phīto                  | 196       | [ Bha ]             |           |
| Phusi                  | 168       | Bhagavā             | 11        |
| [ Ba ]                 |           | Bhare               | 152       |
| Baddhacaro             | 194       | Bhavalobhajappam    | 170       |
| Bandhapamuñcakaram     | 255       | Bhavasotānusārīsu   | 51        |
| Bahijaṭ <del>ā</del>   | 48        | Bhattasammado       | 34        |
| Bahudukkhā             | 41        | Bhattābhihāre sudam |           |
| Bahupāyāsā             | 41        | bhāsati             | 140       |
| Bahulīkatā             | 166       | Bhadramukho         | 128       |
| Bahūhi tattha sambādhā | 35        | Bhavamicchisam      | 239       |
| Bimbam                 | 177       | Bhasmani mosavajjam | 217       |
| Billamattiyo           | 200       | Bhāgaso pavibhajam  | 255       |
| Bilaṅgadutiyaṁ         | 146       | Bhāsare             | 240       |
| Bilangikabhāradvājo    | 211       | Bhikkhasi           | 39        |
| Bilibilikā             | 267       | Bhindanena          | 176       |
| Bījam                  | 92        | Bhuttāvī            | 140       |
| Buddhacakkhunā         | 183       | Bhusā               | 74        |
| Buddhānubuddho         | 258       | Bhūtā               | 206       |
| Belatthaputto          | 120       | Bhūripaññā          | 92        |
| Beluvapaņduvīņam       | 169       | Bhedanadhammo       | 127       |
| Beluvasalāţukamattiyo  | 200       | Bheravā             | 159       |
| Byagghīnisā            | 196       | Bho                 | 76        |
| Brahmacariyaparāyaņe   | 322       | Bhojissiyam         | 95        |
| Brahmacariyapariyosāna | m 187     | [ Ma ]              |           |
| Brahmapattiyā          | 243       | Makkhali            | 120       |
| Brahmapatham           | 189       | Maggajino           | 248       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo               | Piţţhaṅko |
|-----------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [ Ma ]                |           | [ Ma ]                    |           |
| Maccu                 | 247       | Mahallikā                 | 150       |
| Maccudheyyassa        | 25        | Mahassāsī                 | 140       |
| Maccuno senam         | 203       | Mahābhogā                 | 51, 126   |
| Maccharino            | 84        | Mahārajakkhā              | 183       |
| Maccharā ca pamādā ca | 56        | Mahārambhā                | 134       |
| Majjhesitā            | 218       | Mahāvane                  | 64        |
| Maññataṁ              | 50        | Mahāvassam                | 295       |
| Maññāmahaṁ            | 243       | Mahāsamayo                | 72        |
| Maṇḍalī               | 100       | Mahesakkhāhi              | 42        |
| Maṇi                  | 156       | Mahesim                   | 80        |
| Maddakucchismim       | 73        | Māgho                     | 97        |
| Madhupītāva seyare    | 289       | Mā ca kujjhittha kujjhata | in 315    |
| Madhuraggassa         | 91        | Mā jātim puccha           | 215       |
| Manāpapariyantam      | 138       | Māṇavagāmiyo              | 118       |
| Mantino mahāmattā     | 154       | Mātiyā                    | 117       |
| Mandākinipokkharaņī   | 257       | Mātukucchigato naro       | 275       |
| Mandiyā nu            | 162       | Mā taṁ kālo upaccagā      | 39        |
| Manujassa             | 140       | Mānakāmassa               | 25        |
| Manujindo             | 122       | Mānaganthassa             | 51        |
| Manussakapano         | 319       | Mānatthaddho              | 242       |
| Manussavarāko         | 319       | Mānapatham                | 248       |
| Manussadaliddo        | 319       | Mānaso                    | 163       |
| Manussakamyā          | 194       | Mānābhisamayā             | 249       |
| Manussabhūto          | 318       | Mānusam deham             | 86        |
| Mandova               | 265       | Mā mam kālo upaccagā      | 40        |
|                       | 203<br>57 | Māradheyyam               | 171       |
| Mahaggato             |           | Māranudo                  | 177       |
| Mahattamabhikankhatā  | 187       | Mārapāsena                | 157       |
| Mahatthā              | 310       | Mārabandhanabaddho        | 157       |
| Mahaddhanā            | 51, 126   | Mārisa                    | 16        |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Ma ]                 |           | [ Ya ]                  |           |
| Māro pāpimā            | 155       | Yasassinam              | 29        |
| Mālāgandhavilepanam    | 137       | Yassāhutim              | 189       |
| Māluvāva vitatā vane   | 278       | Yācakā                  | 236       |
| Mā vo kodho ajjhabhavi | 325       | Yācayogo                | 317       |
| Mā sajjittho tadācaram | 162       | Yānado                  | 78        |
| Mā saddam kari         | 283       | Yāyam paṭipadā daļhā    | 62        |
| Migadāyo               | 73        | Yuganaṅgalaṁ            | 231       |
| Mittadduno             | 315       | Yuñjatha                | 203       |
| Mittam                 | 87        | Ye dibbā ye ca mānusā   | 157       |
| Mukharā                | 106       | Yena Bhagavā            | 15        |
| Mucchitā               | 107       | Yo kuddham patikujjhati | 314       |
| Mutthassatino          | 106       | Yogamāyanti maccuno     | 43        |
| Muṇḍāpi                | 214       | Yogakkhemādhivāhanam    | 234       |
| Muttāham               | 157       | Yo dhammamanusāsati     | 79        |
| Muddhāvasittānam       | 153       | Yottam                  | 231       |
| Mudindriyā             | 183       | Yoniso vicine dhammam   | 84        |
| Muni                   | 215       | Yoniso sammappadhānā    | 157       |
| Me                     | 3, 5      | Yopi samuñjakam care    | 57        |
| Mettamso               | 279       | Yovedi                  | 238       |
| Monam                  | 25        | Yam musā bhaņato pāpar  | m 315     |
| [ Ya ]                 |           | [ Ra ]                  |           |
| Yakkhena gahito        | 279       | Rakkham jīvitamattano   | 123       |
| Yakkho                 | 322       | Rajojallam              | 138       |
| Yajanti anukulam       | 134       | Raṭṭhaṁ                 | 91        |
| Yajamānānam            | 321       | Raṇañjahā               | 102       |
| Yaññopanīto            | 215       | Rati                    | 85        |
| Yattha dinnam mahappha | lam 306   | Rattandhakāratimisāyam  | 156       |
| Yadaññamanusāsati      | 162       | Rattindivakkhayo        | 88        |
| Yadāsvāham             | 18        | Rathakārakule           | 149       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|----------------------------|-----------|
| [ Ra ]                  |           | [ Va ]                     |           |
| Ratho akūjano           | 82        | Vacanakkhamo               | 113       |
| Rasānam                 | 299       | Vacīgutto                  | 232       |
| Rāgarattā               | 180       | Vajjāsi                    | 272       |
| Rāgo uppatho            | 88        | Vajjiputtako               | 269       |
| Rājakaraņīyāni          | 153       | Vajjibhūmiyā               | 266       |
| Rājarathā               | 127       | Vaṇṇa                      | 13        |
| Rāsaṭṭhena              | 16        | Vatapadāni                 | 317       |
| Rudammukhī              | 175       | Vatasīlabaddh <del>ā</del> | 76        |
| Ruppato                 | 264       | Vatasīlavattam             | 192       |
| Rūpagatam               | 247       | Vatthado                   | 78        |
| Rūpāni                  | 265       | Vatthukatā                 | 166       |
| Rūpe niviţţhā           | 117       | Vatrabhū                   | 97        |
| Rūpam na jīvanti vadant | i 274     | Vanacetyā                  | 320       |
| Rogasamasīsī            | 169       | Vanathaṁ                   | 247       |
| Rosako                  | 142       | Vanaropā                   | 83        |
| Rosetāram               | 142       | Vanavassito muni           | 243       |
| Roruvam                 | 77        | Vanam                      | 81        |
| [ La ]                  |           | Vayo-anuppattā             | 150       |
| Lakkhaṇūpanijjhānaṁ     | 64        | Vayogatam                  | 240       |
| Lapayissāmi             | 77        | Vayogaņā                   | 22        |
| Lābhā vata me           | 167       | Varattam                   | 51        |
| Lūkham tapam            | 76        | Varuņo                     | 312       |
| Lokanirodham            | 109       | Vasībhūtamhi               | 176       |
| Lokāmisam               | 21        | Vaso                       | 94        |
| Lokasamudayam           | 109       | Vācā                       | 249       |
| Lokādhipatisahabyatam   | 243       | Vājapeyyo                  | 134       |
| Lohaḍḍhamāso            | 138       | V <del>a</del> tamaṇḍalaṁ  | 295       |
| [ Va ]                  |           | Vānaṁ                      | 180       |
| Vakkhati                | 191       | Vālikavassam               | 296       |
| Vaṅgīso                 | 260       | Vigatamalova bhāṇumā       | 260       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Va ]                 |           | [ Va ]                |           |
| Vigarahantā            | 77        | Vippasannena          | 152       |
| Vikiṇṇavācā            | 106       | Vippamuttassa         | 276       |
| Vikkhīņo               | 268       | Vipphanditāni         | 171       |
| Vicāraṇaṁ              | 89        | Vibbhantacittā        | 107       |
| Viceyya dānam          | 59        | Vimalā                | 73        |
| Vicakkhukammāya        | 161       | Vimuttā               | 86        |
| Vigāhiyā               | 243       | Vimutti               | 157       |
| Vijambhitā             | 34        | Vimuttisukham patisam | vedī 262  |
| Vijjā                  | 92        | Viyañjanena           | 138       |
| Vijjā uppatatam seṭṭhā | 92        | Viyañjanaṁ            | 89        |
| Vijjācaraņasampanno    | 211       | Virājiya              | 51        |
| Vijjāyantakaro         | 248       | Viluppati             | 142       |
| Vijitasaṅgāma          | 321       | Vilumpanti            | 142       |
| Vijitāvī               | 162       | Vivane                | 152       |
| Viññāṇam samanvesati   | 169       | Vivattakkhandham      | 169       |
| Vittaṁ                 | 299       | Vivekakāmo            | 263       |
| Vittaṁ nu jīno         | 170       | Vivekanissitam        | 145       |
| Viddhe                 | 115       | Viveko                | 19, 145   |
| Vidhavā                | 220       | Visattā               | 278       |
| Vidhāvati              | 88        | Visattikaṁ            | 19        |
| Vidhāsu                | 44        | Visayo                | 154       |
| Vidhunam               | 263       | Vissaṭṭhāya           | 252       |
| Vidhūpitā              | 50        | Vissam dhammam        | 244       |
| Vidhūmo                | 190       | Visārado              | 244       |
| Vinayā                 | 264       | Visuddho              | 248       |
| Vineyya maccheram      | 56        | Visūkāyikāni          | 171       |
| Vindate dhanam         | 304       | Visenibhūto           | 190       |
| Vipañcitaññū           | 185       | Visevitāni            | 171       |
| Vipariyesā             | 249       | Vihaññati             | 90        |
| Vipācenti              | 203       | Viharati              | 11        |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo P             | iţţhaṅko |
|--------------------|-----------|---------------------------|----------|
| [ Va ]             |           | [ Sa ]                    |          |
| Vihārapālo         | 246       | Saṅkapparāgo              | 60       |
| Vītiharati         | 210       | Saṅkassarācāro            | 117      |
| Vīraṁ              | 52        | Saṅkassaraṁ               | 100      |
| Vīsatikhāriko      | 200       | Saṅkasāyati               | 270      |
| Vuḍḍhā             | 150       | Sakkhi                    | 77       |
| Vusitabrahmacariyo | 215       | Saṅkhāya                  | 244      |
| Vusitavanto        | 127       | Saggagāminam              | 270      |
| Vusitam na nassati | 95        | Saggamupeti               | 78       |
| Vūpakaṭṭho         | 187       | Saggasamvattanikā         | 146      |
| Veṇḍū              | 102       | Saggāpāyam                | 212      |
| Vetaraņim          | 59        | Saṅgamma                  | 269      |
| Vedagū             | 190       | Saṅgātigā                 | 61       |
| Vedantagū          | 215       | Saṅgātigo                 | 23       |
| Vedi               | 212       | Saṅgāmesuṁ                | 141      |
| Vedehiputto        | 141       | Saccena danto             | 215      |
| Venakule           | 149       | Sajjhāyabahulo            | 270      |
| Vepacitti          | 313       | Saņateva                  | 33       |
| Verocano           | 100       | Saṇṭhāne                  | 269      |
| Vehāsaţţham        | 154       | Saṇhavāco                 | 317      |
| Vo                 | 39        | Satakkaku                 | 152      |
| Vossaggapariņāmim  | 146       | Sati paññā ca me Buddhā   | 167      |
| Vossaggarato       | 317       | Sa tujjubhūtesu namo karo | hi 218   |
| Vossajja           | 159       | Satullapakāyikā           | 52       |
| Vohāramattena      | 50        | Satthamalam               | 94       |
| [ Sa ]             |           | Satthavāham               | 255      |
| Sakkanāmako        | 276       | Sattiyā                   | 46       |
| Sake ghare         | 87        | Sattisūlūpamā             | 174      |
| Sakkesu            | 64        | Satthuvaṇṇābhato          | 116      |
| Saṅkamanāni        | 152       | Sattho                    | 87       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Sa ]                 |           | [ Sa ]                |           |
| Sadaṇḍā                | 58        | Sabbanivesanesu       | 45        |
| Sadatthaparamā         | 313       | Sabbaratticāro        | 269       |
| Sadāsatā               | 36        | Sabbavāridhuto        | 117       |
| Sadāsitā               | 244       | Sabbavāriphuţo        | 117       |
| Saddhammam             | 53        | Sabbākāravarūpete     | 206       |
| Saddhā bandhati        | 94        | Sabbābhibhū           | 177       |
| Saddhāya tarati ogham  | 302       | Sabbā mayā byantikatā | 244       |
| Saddhāyiko             | 154       | Sabbireva             | 53        |
| Saddhīdha vittam       | 91        | Sabbhi satam pasattho | 218       |
| Sanaṅkumāro            | 201       | Sabbūpadhiparikkhayā  | 160       |
| Santānam               | 26        | Sabbeheva arahantehi  | 64        |
| Santam padam           | 248       | Sabhādhammam          | 245       |
| Santhavam              | 53        | Sabhāyam              | 245       |
| Sandasseti             | 163       | Samaṇā                | 95        |
| Sandiṭṭhiko            | 42        | Samaṇī                | 177       |
| Sannayhitvā            | 141       | Samaņūpāsanassa       | 96        |
| Sannisīvesu            | 33        | Samadhiggayha         | 142       |
| Sapañño                | 48        | Samanuñño             | 19        |
| Sapadānam              | 188       | Samappitā             | 29        |
| Sapassu                | 315       | Samayam               | 8         |
| Sappinītīre            | 201       | Samasīsī              | 168       |
| Sabbakammakkhayam pa   | atto 177  | Samādahamsu           | 72        |
| Sabbaganthappamocanar  | in 284    | Samādhinā             | 156       |
| Sabbangasampannam      | 260       | Samiddhi              | 37        |
| Sabbaṭṭhitīnam         | 256       | Samuttejeti           | 163       |
| Sabbatthamaparājito    | 177       | Samuddaparamā         | 31        |
| Sabbattha mutto        | 177       | Samupabyūļho          | 311       |
| Sabbattha vihatā nandī | 176       | Samūlam tanhamabbuyha | a 169     |
| Sabbadado              | 78        | Samannesam            | 260       |
| Sabbadhi vippamutto    | 26        | Sampayojesum          | 324       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|---------------------------|-----------|
| [ Sa ]                |           | [ Sa ]                    |           |
| Sammadaññā            | 24        | Sāraṇīyaṁ                 | 119       |
| Sammadaññāvimuttā     | 127       | Sā rati paṭibhāti maṁ     | 34        |
| Sammādiţţhipurejavam  | 83        | Sārathīva nettāni gahetvā | i 72      |
| Sammāpāso             | 134       | Sāruppāhi                 | 251       |
| Sambuddhā             | 24        | Sāvatthiyam               | 11        |
| Sambuddho dvipadam s  | settho 32 | Sāhu te                   | 37        |
| Sambodhimanuttaram    | 244       | Sāļikāyiva nigghoso       | 252       |
| Sambhuñjati           | 210       | Sikkhare                  | 322       |
| Sammodanīyam          | 119       | Siṅghāṭakaṁ               | 289       |
| Samodaham             | 35        | Sitam pātvākāsi           | 63        |
| Sayam abhiññā sacchik | atvā 187  | Sitam rajam               | 263       |
| Sarīram sapariggaham  | 78        | Sithilo                   | 100       |
| Sarīsapā              | 202       | Sivam                     | 244       |
| Saram Buddhāna sāsana | aṁ 187    | Sīlañca yassa kalyāṇaṁ    | 320       |
| Sallaviddhassa        | 263       | Sīlatittho                | 217       |
| Sallaṁ                | 162       | Sīlavanto                 | 322       |
| Sassamedham           | 133       | Sīlavā                    | 102       |
| Sassudevā             | 142       | Sīlasampannataram         | 186       |
| Sahassayāginam        | 57        | Sīlam jīvitamuttamam      | 84        |
| Sahassena samam mitā  | 57        | Sīlam yāva jarā           | 86        |
| Sahāyo atthajātassa   | 87        | Sīhaseyyam                | 74        |
| Sātataṁ               | 55        | Sukhajīvino               | 107       |
| Sātodakā              | 146       | Sukhado                   | 78        |
| Sādānesu anādānā      | 323       | Sukhamanubodhim           | 172       |
| Sādutaraṁ             | 91        | Sukhamāyatikam            | 190       |
| Sādhāvuso             | 297       | Sukhamedhati              | 279       |
| Sādhu                 | 44        | Sukham seti               | 90        |
| Sāpateyyam            | 146       | Sugatappasattham          | 59        |
| Sāmaññaṁ              | 35        | Sucigavesino              | 272       |
| Sāmayikam             | 168       | Suciņņo                   | 300       |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo Pi           | ṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|--------------------------|---------|
| [ Sa ]              |           | [ Sa ]                   |         |
| Sucetaso            | 25        | Sūcilomassa              | 276     |
| Suññagehāni         | 159       | Sūpahatacittomhi         | 324     |
| Sutam               | 5         | Sūriyasamā ābhā          | 31      |
| Sudantā             | 73        | Sūriye uggate            | 160     |
| Sudam               | 74        | Sūriyo                   | 100     |
| Suddhā              | 73        | Sekkhā                   | 322     |
| Suddhāvāsakāyikānam | 71        | Setukārakā               | 83      |
| Suddhikabhāradvājo  | 211       | Senānigamo               | 158     |
| Sundarikabhāradvājo | 213       | Senāsanāni               | 152     |
| Sundarikāya         | 213       | Semānam                  | 169     |
| Sunīhatam           | 77        | Snehajā                  | 278     |
| Suppagabbham        | 268       | Sele yathā               |         |
| Supupphitaggam      | 176       | pabbatamuddhaniṭṭhito    | 182     |
| Subbatā             | 323       | Sokaparetassa            | 170     |
| Subrahmā            | 103       | Sokamajjhe               | 53      |
| Subhāsubham         | 156       | Socayitvā                | 57      |
| Subho               | 115       | Socasi                   | 171     |
| Sumantamantino      | 323       | Soṇḍikākilañjaṁ          | 158     |
| Suvānayo            | 324       | Sotasamāpannā            | 203     |
| Suvimuttacitto      | 190       | So muni attasaññato      | 159     |
| Suve seyyo          | 279       | Somam bhuñjeyya          | 212     |
| Susamāraddhā        | 166       | Soraccam                 | 152     |
| Susamāhitatto       | 25        | Soraccam me pamocanam    | 233     |
| Susammuţţhā         | 25        | Sovaggikā                | 146     |
| Susīmam             | 311       | So vilutto viluppati     | 142     |
| Susīlo              | 190       | Saṁkiliṭṭho              | 212     |
| Susu                | 40        | Saṁkiliṭṭhaṁ             | 100     |
| Susunāgā            | 73        | Samghe dinnam mahapphala | am 321  |
| Sussūsā             | 33        | Samyamāmase              | 283     |
| Susamvutā           | 157       | Samyamo                  | 218     |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|-----------|-------------------------|-----------|
| [ Sa ]            |           | [ Ha ]                  |           |
| Samyuttāgamo      | 3         | Hadayassānupattim       | 97        |
| Samvāsena         | 137       | Habyasesam              | 216       |
| Samvāso           | 276       | Haranto                 | 94        |
| Samvegamāpādi     | 263       | Harāyāmi                | 176       |
| Samvejeyyam       | 189       | Halaṁ                   | 180       |
| Samvohārena       | 137       | Have                    | 299       |
| Samsaram          | 156       | Hātave                  | 238       |
| Samsīdāmi         | 18        | Hāsapaññā               | 111       |
| Svākārā           | 183       | Hirīnisedho             | 36        |
| Svāgatam Svāgatam | 262       | Hīnattarūpā             | 76        |
| Svagataili        | 202       | Heţţhimena upaddhakāyer | na 203    |
| [ Ha ]            |           | Hetubhaṅgā              | 177       |
| Haṭahaṭakeso      | 165       | Hatthiyuddhāni          | 154       |
| Hadayasmim opiya  | 267       | Handa                   | 146       |

## Sagāthāvaggasamyuttaṭṭhakathāya

## Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakam, Syā = Syāmapotthakam, Kam = Kambojapotthakam, I = Iṅgalisapotthakam, Ka = kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho.

## Sagāthāvaggasamyuttaṭṭhakathāya

| Nānāpāṭhā P                                                                | 'iṭṭhaṅkā          |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| [ A ]                                                                      |                    |
| $Ak\bar{\imath} itak\bar{\imath} o = Akatak\bar{\imath} o (S\bar{\imath})$ | 41                 |
| Akkuṭṭhassa = Akkosassa (Ka)                                               | 91                 |
| Akhīṇakammantotipi = Akkhīṇakammantotipi (Sī)                              | 272                |
| Aggāļava = Āļavaka (Ka)                                                    | 246                |
| Aṅgārāva jātaṁ = Aṅgāraṁva jātaṁ (Syā)                                     | 174                |
| Aggitattakapālasadiso = Abhitattakapālasadiso (Syā)                        | 292                |
| Aggin $\bar{a}$ gatamaggo = So (Ka)                                        | 123                |
| $Acaritv\bar{a} = Avasitv\bar{a} (Sy\bar{a})$                              | 202                |
| Accharāsaṅghaparivuto = Accharāsahassaparivuto (Syā)                       | 311                |
| Ajjādim = Ajjādikam (Syā)                                                  | 305                |
| $Ajjes\bar{a} = Ajjeva (Sy\bar{a})$                                        | 129                |
| Ajjhāvasissa = Ajjhāvasissati (Ka)                                         | 67                 |
| Aññataraniddosavacanametaṁ = Aññatarassa niddesavacanametaṁ                | $(S\overline{i}),$ |
| Aññataraṅganiddesa-                                                        |                    |
| vacanametam (Syā)                                                          | 250                |
| Aññataramayā yāgayajanatthāya = Aññatarā mahāyāgaṁ                         |                    |
| yajanatthāya (Sī)                                                          | 217                |
| $A\tilde{n}ato = Amuto (Ka)$                                               | 61                 |
| Aññā nāmikā = Aññāṇamigā (Ka)                                              | 212                |
| Aññāsikoṇḍaññoti = Aññākoṇḍaññoti (Sī, Syā) Aññātakoṇḍaññoti (I            | Ka) 256            |
| Añjanavaṇṇā = Ajinavaṇṇā (Ka)                                              | 223                |
|                                                                            |                    |

| Nānāpāṭhā                                                                                           | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                                               |           |
| Attalake = Addhalake (Sya)                                                                          | 287       |
| Addakarane = Atthakarane ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                                               | 128       |
| Atikkantoti = Atīto atikkamantoti (Syā)                                                             | 23        |
| Aticchātātisītādikālesu = Aticchātātisītavātādikālesu (Sī)                                          | 34        |
| Atisallikhateva = Atisallakkhateva (Syā), Atisallekhateva (Ka)                                      | 82        |
| Atthatāya = Santhatāya (Sī, Syā)                                                                    | 277       |
| Attham vuddhivisesam = Atthavuddhivisesam (Sī), Atthavisesam (                                      | Syā),     |
| Attham vuḍḍhim visesam (Ṭīkā)                                                                       | 187       |
| Addhabhavīti = Anvabhavīti (Sī), Andhabhavīti (Syā)                                                 | 89        |
| Addhavaggassa = Anvavaggassa (Sī), Andhavaggassa (Syā),                                             |           |
| Anvabhūvaggassa (Ka)                                                                                | 89        |
| Adubbhatth $\bar{a}$ ya = Adubbhanat $\bar{a}$ ya (S $\bar{\imath}$ ), Adrubbhatt $\bar{a}$ ya (Ka) | 315       |
| Adhiganhantam = Adhigayhantam (Syā)                                                                 | 309       |
| Adhigamissa = Addhā gamissa (Syā)                                                                   | 142       |
| Adhiṭṭhānabalena = Adhiṭṭhānavasena (Sī)                                                            | 216       |
| Anaṭṭhā = Amuṭṭhā (Syā)                                                                             | 25        |
| Antadvayavajjanam = Antadvayavajjam (Sī, Syā)                                                       | 46        |
| Antar $\bar{a} = Maggassa anantar\bar{a} (S\bar{i})$                                                | 41        |
| Anāgatatthāya vāsanā = Anāgate vāsanatthāya                                                         |           |
| (Dī-Ṭṭha 2. 60; Ma-Ṭṭha 2. 86 piṭṭhesu) Ṭīkā pana passitabl                                         | oā. 185   |
| Anāvaṭanti = Anāvaṭṭanti (Syā)                                                                      | 102       |
| Anālambane = Anālambe (Syā)                                                                         | 102       |
| Anīharitvā = $\bar{A}$ haritvā (Sī)                                                                 | 175       |
| Anupabrūhitasarīrantipi = Supabrūhitasarīrantipi (Sī)                                               | 52        |
| Anekapațisambhidābhiññābharitam = Anekapațisambhidā-                                                |           |
| ñāṇabharitaṁ (Syā)                                                                                  | 230       |
| Antosattāhasmimyeva = Antosattasattāhasmimyeva (Sī, Syā)                                            | 155       |

| Nānāpāṭhā                                                                           | Piṭṭhaṅkā    |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| [ A ]                                                                               |              |
| Anvayapaññādhigamāya = Paññādhigamāya (Sī, Syā)                                     | 80           |
| Apabodhatīti = Appabodhetīti (Syā)                                                  | 36           |
| Aparacetanam muñcacetanañca = Muñcacetanañca aparacetanan                           | ñca (Syā) 21 |
| Apariyattajātā = Apariyantajātā (Sī)                                                | 51           |
| Apabyāmato = Abyāmato (Ka)                                                          | 316          |
| Apārutagharadvārā = Apārutagharā (Syā, Ka)                                          | 134          |
| Appicchalakkhaṇanti = Appicchatālakkhaṇanti (Ka)                                    | 113          |
| Appitappitakkhane = Appitakkhane (Syā)                                              | 168          |
| Abhikantam = Atikantam (Syā)                                                        | 124          |
| Abhitthavitv $\bar{a} = Abhitthavitv\bar{a}$ abhitthavitv $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 306          |
| Abhisapakāle = Abhisattakāle (Sī, Syā)                                              | 324          |
| Abhājetvā = Bhājetvā (Syā)                                                          | 277          |
| Abhāsayitvātipi pāṭho = Bhāsitvātipi pāṭho (Syā)                                    | 171          |
| Abhuñjitabbaṁ = Na bhuñjitabbaṁ (Syā, Ka)                                           | 213          |
| Amatanti = Amaranti (Syā)                                                           | 127          |
| Amaratapa $\dot{m}$ = Amara $\dot{n}$ atapa $\dot{m}$ (S $\bar{i}$ )                | 155          |
| Aropimavane = Aropitavane $(Sy\bar{a})$                                             | 83           |
| Alasvassāti alaso assa = Alasvāyanti alaso ayam (Syā)                               | 311          |
| Avajjhāyanto = Apajjhāyanto (Sī)                                                    | 170          |
| Avadhāraṇavacanam = Avaṭṭhānavacanam (Syā)                                          | 84           |
| Avasesakoti = Avasekoti (Sī)                                                        | 58           |
| Avicarissa = Vicarissati (Syā)                                                      | 67           |
| Avijjāvisaviṭṭhena = Avijjāvisadiddhena (Sī)                                        | 264          |
| Avinibhuttadhamme = Avinimmuttadhamme (Sī)                                          | 52           |
| Avītagandham = Avītagandham sugandham (Syā)                                         | 139          |
| Avekkhassu = Apekkhassu (Syā)                                                       | 183          |
| Asaṅkuṭitena = Asaṁkucitena (Sī)                                                    | 206          |
| Asaṅgaho nāma saṅgahavipanno = Asaṅgato nāma                                        |              |
| sangatavipanno (Syā)                                                                | 162          |

| Nānāpāṭhā                                                                                                       | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                                                           |           |
| Asaññī arūpāvacaradevatā samāpannadevatāyo ca =                                                                 |           |
| Asaññārūpāvacaradevatāyeva (Syā)                                                                                | 70        |
| Asabbhivādam = Asabbhavācam (Sī)                                                                                | 62        |
| Ahiṁsakāhanti = Ahiṁsakvāhanti (Sī) Ţīkāyaṁ ca.                                                                 | 211       |
| Ahu ñātaññatarassa = Āhutaṁyeva aññatarassa (Sī),                                                               |           |
| Ahunamyeva aññatarassa (Syā)                                                                                    | 12        |
| [Ā]                                                                                                             |           |
| Ākaro = Āgamakaro (Sī, Syā) Am-Ţṭha 3, Dasakanipāta-                                                            |           |
| vaṇṇanāyaṁ ca.                                                                                                  | 199       |
| $\bar{A}$ nubh $\bar{a}$ vasaṅkh $\bar{a}$ taṁ = $\bar{A}$ nubh $\bar{a}$ vasambh $\bar{u}$ taṁ (Sy $\bar{a}$ ) | 30        |
| Ānesi = Abhinesi (Sī), Atiharati (Ka)                                                                           | 175       |
| $\bar{A}$ meḍitaṁ = $\bar{A}$ meṇḍitaṁ (Sī)                                                                     | 43        |
| $\bar{A}$ yatapaggaho = $\bar{A}$ yatipaggaho (Sī), $\bar{A}$ yattapagg $\bar{a}$ ho (Sy $\bar{a}$ )            | 97        |
| $\bar{\mathbf{A}}$ lambanatthambham = $\bar{\mathbf{A}}$ lambanakkhandham (Ka)                                  | 80        |
| $\bar{A}$ lokībhūtoti = $\bar{A}$ lokabhūtoti (Sy $\bar{a}$ )                                                   | 149       |
| $\bar{A}$ vajjam $\bar{a}$ no = $\bar{A}$ vajjento (Sy $\bar{a}$ )                                              | 312       |
| $\bar{A}$ viñchetv $\bar{a} = \bar{A}$ vijjhitv $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ )                         | 278       |
| $\bar{A}$ vijjhimsu = Anuvijjhimsu (S $\bar{\imath}$ )                                                          | 260       |
| $ar{\mathrm{A}}$ hunapiṇḍaṁ = $ar{\mathrm{A}}$ hunapiṇḍaṁ p $ar{\mathrm{a}}$ hunapiṇḍaṁ (Sy $ar{\mathrm{a}}$ )  | 190       |
| [1]                                                                                                             |           |
| Icchādhūpāyitoti = Icchādhūmāyitoti (Sī, Syā)                                                                   | 89        |
| Imā devatā = Ime devaputtā (Syā)                                                                                | 115       |
| Iminā maṇḍalaggena = Iminā pana khaggena (Syā)                                                                  | 208       |
| Issattanti = Issatthanti (Sī), Issaṭṭhanti (Syā)                                                                | 152       |
| [U]                                                                                                             |           |
| Ukkāsitvāpi = Kāsitvāpi (Sī, Ka)                                                                                | 207       |
| Uggacchimsu = Ummuijimsu (Svā), Uppaijimsu (Ka)                                                                 | 132       |

| Nānāpāṭhā                                                | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| [U]                                                      |           |
| Uccattanam = Uccataram (Syā, Ka)                         | 70        |
| Uṭṭhāyāsanā sarīraṁ utuṁ gāhāpetvā = Uṭṭhāya senāsanaṁ   |           |
| utum gāhāpetvā (Syā)                                     | 37        |
| Uṭṭhita-āyena = Uṭṭhitadāyena (Syā)                      | 106       |
| Uṇhāpetvā bhajjitvā = Uṇhāpetvā dhupetvā bhijjitvā (Syā) | 315       |
| Uttarisāṭakaṁ = Uttariyakataṁ (Syā)                      | 296       |
| Udakasaddena = Uragasaddena (Sī, Ka)                     | 310       |
| Udakādīsu = Uragādīsu (Sī, Ka)                           | 310       |
| Udakam = Uraga (Sī, Ka)                                  | 309       |
| Uddhammukham = Uparimukham (Ka)                          | 46        |
| Upakaṭṭhe = Upagate (Sy $\bar{a}$ )                      | 268       |
| Upakkavipakkam = Opakkavipakkam (Sī)                     | 165       |
| Uppajjamānam vā uppannam vā = Upapajjamānam vā           |           |
| upapannaṁ vā (Syā)                                       | 45        |
| Upaṭṭhahituṁ = Upaṭṭhātuṁ (Sī, Syā)                      | 130       |
| Uppatamānā = Uppajjamānā (Syā)                           | 92        |
| Upanayam = Upanayanam (Sī), Upaneyyam (Syā)              | 42        |
| Upasingham = Upasinghitvā (Syā), Upasinghi (Ka)          | 272       |
| Upaharitvā = Upari haritvā (Syā)                         | 224       |
| Uppātitam = Ugghāṭikam (Sī)                              | 52        |
| Upāsanampi = Upasaṅkamanaṁ (Syā, Ka)                     | 97        |
| Upāsitabbam = Upāsevitabbam (Syā)                        | 96        |
| Umangabhindanadini = Ummaggabhindanadini (Si)            | 322       |
| Ummaggapathanti = Ummaggasatanti (Syā)                   | 255       |
| $Ura\dot{m} = Udara\dot{m} (Sy\bar{a})$                  | 167       |
| וּטֿו                                                    |           |
| Ūmiyo = Ummiyo (Syā, Ka)                                 | 252       |
| [E]                                                      |           |
| $Ekakassa = Ekekassa (Sy\bar{a})$                        | 34        |
| Ekaggacittā = Ekaggacittena (Syā)                        | 101       |

| Nānāpāṭhā Piṭṭ                                                            | haṅkā  |
|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| [E]                                                                       |        |
| Etato = Ettato ( $S\bar{i}$ ), Ettak $\bar{a}$ ( $Sy\bar{a}$ )            | 246    |
| Ettheva = Ettova $(S\bar{i})$                                             | 315    |
| $Eva = Eka\dot{m} (Sy\bar{a})$                                            | 227    |
| $Eva = Eva\dot{m} (Sy\bar{a})$                                            | 195    |
| Evañca pana = Evam vacanam (Syā)                                          | 151    |
| [0]                                                                       |        |
| Oggate = Ogate $(S\bar{i})$ , Okkante $(Sy\bar{a})$ , Uggate $(Ka)$       | 292    |
| Otatavitat $\bar{a}$ = Otthat $\bar{a}$ vitthat $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 278    |
| Obhaggena = Obhaggavibhaggena (Ka)                                        | 39     |
| Ovuto nivuto = Ophuto niphuto (Syā, Ka)                                   | 29     |
| Osațamatte = Uțihānamatte (Syā), Osīdamatte (Dī-Ṭṭha 2. 270 piṭṭhe)       | 69     |
| Ohaditāpi = Ohānitāpi (Sī, Syā)                                           | 31     |
| [ Ka ]                                                                    |        |
| Kacchepi nadīkacchepi = Kaccho hi pabbatakacchopi nadīkacchopi (S         | ī),    |
| Kacchopi pabbatakacchopi nadīkacchopi (Sy                                 | ā) 101 |
| Kacchevāti kacche viya = Kuñjevāti kuñje viya (Ka)                        | 101    |
| Katagehampi "ṭaṅkitamañco"ti = Katagehaṁ pīṭhaṅkitamañcoti (Syā)          | 276    |
| Kattuvisaye gahaṇasanniṭṭhānaṁ = Kattuvisayaggahaṇa-                      |        |
| sanniṭṭhānaṁ (Ka)                                                         | 6      |
| Kathāvavatthānam = Tiṇavatthāram (Syā)                                    | 113    |
| Kathamjīvim jīvatanti = Kathamjīvī jīvitanti (Syā)                        | 299    |
| Kadalivanamajjhena = Tilavanamajjhena (Sy $\bar{a}$ )                     | 315    |
| $Kampetv\bar{a} = Vivaritv\bar{a} (S\bar{\imath}, Ka)$                    | 259    |
| Karassu = Kāmaṁ karassu (Syā)                                             | 167    |
| Karuṇāsamāvajjitahadayo = Karuṇāsamappitahadayo (Sī),                     |        |
| Karuṇāsamāpajjitahadayo (Syā)                                             | 314    |
| Karoto kariyati = Kārako kayirati (Sī)                                    | 47     |
| Karontiyo = Alaṅkarontiyo (Ka)                                            | 224    |
| Kalambanadītīra $\dot{m}$ = Kadambanadītīra $\dot{m}$ (Sī)                | 32     |

| Nānāpāṭhā Piṭṭḥ                                                           | aṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------|------|
| [ Ka ]                                                                    |      |
| Kavi kabbam = Kathitabbam (Syā)                                           | 162  |
| Kāmapariļāhābhibhūtā = Kāmūpanītā lokabhibhūtā (Syā)                      | 38   |
| Kāyavivekatthinī = Āļavikā vivekatthikinī (Syā),                          |      |
| Kāyavivekatthikinī (Ka)                                                   | 174  |
| $K\bar{a}r\bar{a}pit\bar{a} = K\bar{a}r\bar{a}pik\bar{a} (S\bar{\imath})$ | 48   |
| $K\bar{a}$ lankato = $\bar{A}$ gato ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )          | 199  |
| Kicchenāti dukkhena, na dukkhāya paṭipadāya = Kicchenāti dukkhāya         |      |
| paṭipadāya (Sī, Syā)                                                      | 180  |
| Kilissamānā = Pīļiyamānā (Sī)                                             | 192  |
| Kilesakālussiyaparāmaṭṭhāpi = Kilesakāļussiyāpagatamattā                  |      |
| sampasādamattalakkhaṇāpi (Syā)                                            | 229  |
| Kilesavaggagato = Kilesavattagato (Syā)                                   | 248  |
| Kujjhanakāle = Puthujjanakāle (Sī)                                        | 296  |
| Kuṭṭhicīvarāni = Kuṭṭhī cīvarāni (Sī)                                     | 319  |
| Kubbeyyāti = Kappeyyāti (Sī, Syā)                                         | 53   |
| Kulasatike = Kulasantake (Sī, Ka)                                         | 207  |
| Kulasampattiyo = Kusalasampattiyo (Sī, Syā)                               | 124  |
| Kusalākusalānam = Kusalānam (Syā)                                         | 232  |
| Kūjati = Kujjati (Syā)                                                    | 82   |
| $Kesagg\bar{a} = Kesant\bar{a} (Sy\bar{a})$                               | 228  |
| Kodhavināsena = Kopachedanena (Ka)                                        | 90   |
| Kosambakakuți nāma = Kosambakuțikā nāma (Sī, Syā)                         | 282  |
| $Kosalik\bar{a} = Kosalak\bar{a} (Ka)$                                    | 158  |
| Kamsapātīti = Kamsacāṭīti (Syā)                                           | 158  |
| [ Kha ]                                                                   |      |
| $Kharalomo = Kharo (Sy\bar{a})$                                           | 277  |
| Khalamaṇḍalādi-                                                           |      |
| sodhanapalālapoṭhanādivasena =sodhanādivasena (Ka)                        | 57   |
| Khemībhūtam = Khemabhūtam (Ka)                                            | 163  |

| Nānāpāṭhā                                                   | Piṭṭhaṅkā   |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| [ Ga ]                                                      |             |
| Gajjantī = Tajjantī (Syā)                                   | 208         |
| Gaṇaka = Gaṇika (Syā)                                       | 138         |
| Gaṇhituṁ = Uggaṇhituṁ (Sī, Syā)                             | 40          |
| Gatagataṭṭhāne niddhamitabbova = Gatagataṭṭhānena damitabbo | va (Syā) 87 |
| Gatiduggatiyā = Paṭipattiduggatiyā (Sī, Ka)                 | 267         |
| Gandhakuṭiyaṁ = Mahāgandhakuṭiyaṁ (Sī, Syā)                 | 292         |
| Gandhapānam = Gaṇḍapānam (Sī)                               | 309         |
| Gabbharasminti = Gabbhasminti (Syā)                         | 274         |
| Gabbhokkantisamayo = Gabbhavokkantisamayo (Ka)              | 9           |
| Garubhāvena = Garugāravena (Sī), Garukabhāvena (Syā)        | 81          |
| Gavicchivijjhitam = Āvijjhitam (Sī), Gavaccitam (Syā)       | 276         |
| $Gahetv\bar{a} = Gantv\bar{a} (Sy\bar{a})$                  | 116         |
| Gaļanti = Avalambanti (Ṭīkā)                                | 319         |
| Gāmadārikā = Gāmadārakā (Sī, Syā)                           | 275         |
| Gumbantarakandarādīni = Guyhantarakuṭantarādīni (Syā)       | 159         |
| Guļham = Guyham (Syā)                                       | 17          |
| Goyuddhe = Goy $\bar{u}$ the (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ )  | 313         |
| [ Gha ]                                                     |             |
| Ghaṭṭetabbaṁ = Ghaṭetabbaṁ (Syā, Ka)                        | 76          |
| Ghanakatassa = Ghanakassa (Sī)                              | 146         |
| Ghanā pasākhā = Ghanā ca sākhā (Syā)                        | 275         |
| Ghaṭaceṭikāgītikapariyāpannāpi = Ghaṭapetikāgītaka (Syā)    | 250         |
| [ Ca ]                                                      |             |
| Caṇakamattiyo = Valākamattiyo (Syā), Calākamattiyo (Ka)     | 200         |
| Catubhūmakā = Catubhūmikā (Syā)                             | 142         |
| Caturange tame = Caturangatamasi (Ka)                       | 125         |
| Ca ne = Jane $(S\bar{\imath})$ , Nesam $(Ka)$               | 17          |
| Candanaṅgalikoti = Candanaṅgaliyo (Syā)                     | 139         |

| Nānāpāṭhā                                                          | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ca ]                                                             |           |
| Carapuriso = Corapuriso $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                    | 54        |
| $Car\bar{a} = Cor\bar{a} (S\bar{i}), C\bar{a}r\bar{a} (Sy\bar{a})$ | 138       |
| Calakkakudha = Palakkakudha (Syā), Calakakudha (Ka)                | 294       |
| Cārayeyyum = Dhāreyyum (Syā)                                       | 159       |
| Cāriyamāne = Dhārayamāne (Syā)                                     | 159       |
| Cittarucitam = Cittarucikam (Sī)                                   | 80        |
| Cittācāre = Cittavāre (Syā)                                        | 195       |
| Cittācāram = Cittavāram (Syā)                                      | 253       |
| Cittit $\bar{a}$ = Citt $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )                  | 127       |
| Cintayimsu = Mantayimsu (Sī)                                       | 153       |
| Cīvarādivatthu jiṇṇam = Cīvarādivatthu jiṇṇo (Sī),                 |           |
| Cīvarādivatthum jino (Syā)                                         | 104       |
| $C\bar{u}$ ļapit $\bar{a} = Cullapit\bar{a} (Sy\bar{a})$           | 317       |
| [ Cha ]                                                            |           |
| Chaṇapūvam = Mandapuvam (Syā)                                      | 164       |
| Chamāsikam bhatta = Chamāsikabhati (Syā)                           | 133       |
| Chavadūsakasippanti = Chavarūpakasippanti (Sī, Syā)                | 261       |
| Chavi-ādīni = Chavicammādīni (Syā)                                 | 282       |
| Chetanti = Cetanti ( $S\bar{i}$ )                                  | 264       |
| Chetvāti = Jhatvāti (Sī), Ghatvāti (Syā)                           | 90        |
| Chetvā vaggassa = Jhatvā vaggassa (Sī), Ghatvā vaggassa (Syā)      | 90        |
| [ Ja ]                                                             |           |
| Jaṭācumbaṭakena = Jaṭācumbiṭena (Syā)                              | 166       |
| Janādhibhum rājānam = Janābhibhum rājānam (Sī),                    |           |
| Janādhiparājānam (Syā)                                             | 142       |
| Jalāti jalamāna = Jalanti jalamānam (Sī, Syā)                      | 168       |
| Jāgarantesu = Jaggantesu (Syā)                                     | 23        |
| Jāgarabrāhmaņo = Jāgarikabrāhmaņo (Syā)                            | 94        |
| Jāgarāni nāma = Jāgaranti nāma (Ka), Jagganti nāma (Syā)           | 23        |

| Nānāpāṭhā                                                              | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ja ]                                                                 |           |
| $J\bar{a}ni = J\bar{a}ti\dot{m} (S\bar{\imath})$                       | 212       |
| Jiṇṇapāvuraṇo = Jiṇṇapāpuraṇo (Sī, Syā)                                | 238       |
| Jīyeyyanti = Jaheyyanti (Sī), Jiyeyyanti (Syā, Ka)                     | 290       |
| [ Þa ]                                                                 |           |
| Dayhamāno = Dayhamāno (Ka)                                             | 47        |
| Pentīti = Oḍḍentīti (Sī)                                               | 177       |
| [ Ta ]                                                                 |           |
| Taṇhādiṭṭhilepehi = Taṇhādiṭṭhikilesehi (Syā)                          | 247       |
| Taṇhādīhi lepehi =kilesehi (Sī)                                        | 190       |
| Tatrāssa = Tatrāyam (Syā)                                              | 195       |
| Tadantarā vemajjhaṭṭhāna $\dot{m}$ = Tadanantaraṭṭhāna $\dot{m}$ (Sī), |           |
| Tadantaram thānam (Syā)                                                | 29        |
| Tanuttam gato = Tanubhūto (Sī), Tanukam gato (Ka)                      | 287       |
| Tappaṭibhāgo = Sappaṭibhāgo (Syā)                                      | 77        |
| Tālavaņṭena bījenti = Tālapaṇṇena vījenti (Syā)                        | 248       |
| $T\bar{a}$ vatakeneva = $T\bar{a}$ vadeva (Sy $\bar{a}$ )              | 238       |
| Tikicchantam = Tikicchatam (Syā)                                       | 210       |
| Tikhine salle = Tinhasallam (Syā)                                      | 159       |
| Tilabījāni = Tīṇi bījāni (Syā)                                         | 216       |
| Tiṇhībhūtam tuṇhībhūtanti = Tuṇhībhūtanti (Syā, Ka)                    | 253       |
| Tuvañca = Bhavañca (Syā)                                               | 307       |
| Tele paccissathāti = Leņe pavisathāti (Ka)                             | 167       |
| Telepi uttarante țhitim = Telepi uttarante uțihitim (Sī),              |           |
| Kesepi uttarante tinte (Syā)                                           | 93        |
| [ Tha ]                                                                |           |
| Thullaphusitake = Phullaphusitake (Sy $\bar{a}$ )                      | 21        |
| Theravamsadīpānam = Theravamsappadīpānam (Syā),                        |           |
| Theravamsapadipānam (Ka)                                               | 2         |

| Nānāpāṭhā                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Da ]                                                                  |           |
| Dante abhidantamādhāya = Dantehi dantamādhāya (Sī)                      | 35        |
| Dammā = Damā (Syā)                                                      | 305       |
| Davaḍāhakādayo = Chavaḍāhakādayo (Sī)                                   | 217       |
| Dassiyamānāya sakkāsane = Dassiyamānāya pana āsane (Sī)                 | 324       |
| Divasasankhepam = Divase divase (Sī)                                    | 116       |
| Divase divase = Divasam $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                         | 157       |
| Divase divase sammam = Yugacchiggale pavesanadandasankhātan             | n         |
| sammam (Syā)                                                            | 134       |
| Dutiho = Rutiho ( $S\bar{i}$ ), Ruddho ( $Sy\bar{a}$ )                  | 296       |
| Dubbhago = Dubbhato ( $Sy\bar{a}$ )                                     | 160       |
| Dussanta $\dot{m} = P\bar{a}santa\dot{m} (Sy\bar{a})$                   | 268       |
| $Devat\bar{a} = N\bar{a}g\bar{a} (Sy\bar{a})$                           | 115       |
| Desanāmattametam = Desanāsīsametam (Syā)                                | 203       |
| Dvācattālīse = Dvācattālīsame (Ka)                                      | 275       |
| Dvirāvaṭṭā = Dvāvaṭṭā (Sī, Syā)                                         | 79        |
| [Dha]                                                                   |           |
| Dhankamivossajantīti = Dhankamivossajjantīti (Syā)                      | 278       |
| Dhanañcayaseṭṭhino = Dhanañjayaseṭṭhino (Sī, Syā)                       | 136       |
| Dhananjānigajjitam nāma = Dhanañjānitajjitam nāma (Syā)                 | 208       |
| Dhammakatha $\dot{m}$ = Dhamm $\bar{i}$ katha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 283       |
| Dhammakaranena = Dhammakarakena (Sī)                                    | 268       |
| $Dh\bar{a}t\bar{a} = Dhat\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                 | 7         |
| [ Na ]                                                                  |           |
| Na vibādheyya = Na viheṭheyya (Sī, Syā)                                 | 251       |
| $Nassa = Vinassa (Sy\bar{a})$                                           | 239       |
| Na sanketi = Na sankemīti (Syā)                                         | 162       |
| Nākaroto kariyati = Nākārako kayirati (Sī), Nākaronto kariyati (Ka      | a) 47     |

| Nānāpāṭhā Piṭṭh                                                                                    | naṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ Na ]                                                                                             |       |
| $N\bar{a}$ gadatto = $N\bar{a}$ gadanto (Sy $\bar{a}$ )                                            | 258   |
| Nāñnatra bojjhā tapasāti = Bojjhangatapasā (Sī, Syā),                                              |       |
| Bojjhaṅgatapā (Ka)                                                                                 | 104   |
| Nābhibhosi = Nādhibhosi (Ka)                                                                       | 297   |
| $N\bar{a}yare = \tilde{N}\bar{a}yare (S\bar{i})$                                                   | 39    |
| Niggamanam = Nikkhamanam (Sī, Syā, Ka)                                                             | 82    |
| Nigguṇānaṁ = Nigaṇṭhānaṁ (Syā)                                                                     | 121   |
| Nijjhāpessāmīti = Nirujjhāpessāmīti (Sī), Nijjhattim labhissāmīti (Ka)                             | 151   |
| Nijjhattim = Niruddham (Sī), Nijjhaggim (Syā)                                                      | 151   |
| Nițțhubhitv $\bar{a}$ = Nuțțhubhitv $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ ), Nuțțhahitv $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 319   |
| Niddhamitu $\dot{m} = Nibb\bar{a}petu\dot{m} (S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$                           | 103   |
| $Niddh\bar{u}ma\dot{m} = Nibaddha\dot{m} (S\bar{\imath})$                                          | 237   |
| Nipajjāpetvā = Nisajjāpetvā (Syā)                                                                  | 259   |
| Nibbisank $\bar{a} = Nir\bar{a}sank\bar{a}$ (Ka)                                                   | 306   |
| Niyāmabhūmiyam = Padhānabhūmiyam (Sī)                                                              | 159   |
| Nirojatthena = Nijotatthena (Ka)                                                                   | 217   |
| Nisinnavaseneva = Sanniveseneva ( $Sy\bar{a}$ )                                                    | 139   |
| Nissayitvāva = Sannissitvāva (Syā)                                                                 | 89    |
| $N\bar{\imath}$ haṭabhaṇḍaṁ = Nibbhataṁ bhaṇḍaṁ (Sy $\bar{\imath}$ )                               | 282   |
| [ Pa ]                                                                                             |       |
| Patthaṭaṁ = Vitthataṁ (Syā)                                                                        | 17    |
| Pattharaṇaṭṭhānā = Patthanā $(S\overline{\imath})$ , Pattharā $(Sy\overline{a})$                   | 80    |
| Patthita = Kathita ( $Sy\bar{a}$ )                                                                 | 298   |
| Pattiyāyasīti = Paṭiyāyasīti (Syā)                                                                 | 154   |
| Patissayam = Upassayam (Ka)                                                                        | 78    |
| Pattuṇṇadukūla = Cinapaṭadukūla (Syā)                                                              | 61    |
| $Patv\bar{a} = Bhattar\bar{a}va (Sy\bar{a})$                                                       | 91    |

| Nānāpāṭhā                                                                                                                                              | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                                                                                                                 |           |
| Pathanti = Satanti $(Sy\bar{a})$                                                                                                                       | 255       |
| Padabhāṇa = Sarabhāṇa (Sī, Ka)                                                                                                                         | 40        |
| Padālesīti = Paggaļesīti (Syā)                                                                                                                         | 161       |
| Payassa ca hārī = Payassa ca bhārī (Sī), Payassukarī (Syā)                                                                                             | 309       |
| Paramodānanti = Paramavodānanti (Sī), Paramodātanti (Syā)                                                                                              | 264       |
| Parad $\bar{a}$ rikakamma $\dot{m}$ = Parad $\bar{a}$ rakamma $\dot{m}$ (S $\bar{\imath}$ ),                                                           |           |
| Paradārakakammam (Syā)                                                                                                                                 | 131       |
| Parasaddhāya = Param sandhāya (Syā)                                                                                                                    | 41        |
| Paripuṇṇapañcaṅg $\bar{a}$ = Paripuṇṇaṅgapaccaṅg $\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ )                                                                         | 223       |
| Paribāhirā = Paribāhirā aparikkhārā (Syā)                                                                                                              | 172       |
| Pariyāpuṭaṁ = Pariyāpuṇiṭaṁ (Syā)                                                                                                                      | 77        |
| $Parivattakkhandha\dot{m} = Parivattakkhandha\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                                                  | 169       |
| Parisedo = Sarīrasedo (Ka)                                                                                                                             | 238       |
| Pariharitvā = Parikkhipitvā (Syā)                                                                                                                      | 261       |
| Pakkapayoghanik $\bar{a}$ = Pakka-ayoghatik $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ )                                                                    | 257       |
| $Pakkhant\bar{a} = Pakkhand\bar{a} (Ka)$                                                                                                               | 295       |
| Pakāsanti = Pakāsenti (Syā, Ka)                                                                                                                        | 2         |
| Pakudho = Pakuddho (Sy $\bar{a}$ )                                                                                                                     | 117       |
| Pañca kāmaguṇopadhīpi = Pañcakāmaguṇopadhīhi (Sī, Ka)                                                                                                  | 31        |
| $Pa \bar{n} can avut i p \bar{a} sa \underline{n} \underline{d} abhe de = Chan avut i p \bar{a} sa \underline{n} \underline{d} abhe de \ (Sy \bar{a})$ | 59        |
| $Pa\tilde{n}came = Pannarasame (S\tilde{i})$                                                                                                           | 325       |
| Paññāsaṅkalananicchayo = Paññāsakalananicchayo (Syā),                                                                                                  |           |
| Paññāsaṅgahavinicchayo (Ka)                                                                                                                            | 2         |
| Paṭaliyoti = Aṭaliyoti (Sī, Syā)                                                                                                                       | 316       |
| Paţicchannoti = Paţipannoti (Syā)                                                                                                                      | 218       |
| Paṭipajjissāma = Paṭijaggissāma (Sī), Pariccajissāma (Syā)                                                                                             | 257       |
| Paṭhamāvajjanasseva = Paṭhamāvajjantasseva (Ka)                                                                                                        | 276       |
| Paṭṭhapesi = Patthesi (Sī, Syā)                                                                                                                        | 111       |
| Paṇītabhojanam = Paṇītabhojanehi (Ka)                                                                                                                  | 241       |
| Pavuttatālaphalam = Pamuttatālaphalam (Sī, Syā)                                                                                                        | 38        |
| $P\bar{a}ti\dot{m} = C\bar{a}ti\dot{m} (Sy\bar{a})$                                                                                                    | 140       |

| Nānāpāṭhā                                                          | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                             |           |
| Pādamaggeneva = Pādamatteneva (Syā)                                | 292       |
| Pāyāsapātim = Pāyāsacāṭim (Syā)                                    | 208       |
| Pisanto = Pi $\dot{m}$ santo (Sy $\bar{a}$ )                       | 154       |
| Pihitamatte = Pidahitamatte (Sī)                                   | 130       |
| $P\bar{t}he = P\bar{t}he \bar{a}sane (S\bar{t})$                   | 241       |
| Puttagāvo = Puttagohi (Ka)                                         | 31        |
| Puttahatāya putte"ti = Dhuttahatāya sutteti (Ka)                   | 316       |
| Puthusattānampi = Puthuttānam (Syā)                                | 129       |
| Purato = Dhurato (Ka)                                              | 231       |
| Porāṇā pana = Porāṇanāmassa (Ka)                                   | 93        |
| Paṁsukunthitoti = Paṁsukuṇḍitoti (Sī, Syā)                         | 263       |
| [ Pha ]                                                            |           |
| Pharantāni = Phurantāni (Sī)                                       | 296       |
| Pharitvā pharitvā = Pasāritvā pasāritvā (Sī), Haritvā (Syā)        | 165       |
| Phalakkhaṇam = Phalalakkhaṇam (Sī)                                 | 163       |
| Phalikavaṇṇā = Balākavaṇṇā (Sī), Balāhakavaṇṇā (Syā)               | 223       |
| Phassit $\bar{a}$ = Phusit $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ ) | 112       |
| Phullitakokanadam = Phullitakokanudam (Ka)                         | 250       |
| Pheṇaṁ = Pheṇuṁ (Syā)                                              | 274       |
| [ Ba ]                                                             |           |
| Baddhesu = Khandhesu (Sī), Bandhesu (Ka)                           | 264       |
| Balavacintanam = Balavacittam (Syā)                                | 105       |
| Bahalattena = Bahalantena (Ka)                                     | 101       |
| Bāhitvāti = Vāhetvāti (Syā)                                        | 244       |
| Biļibiļikathā = Pīļipīļikathā (Syā)                                | 267       |
| Bījanteva = Bījabījantveva (Syā)                                   | 229       |
| Byattaparicayaṭṭhena = Bhattuparicariyatthena $(S\overline{1})$ ,  |           |
| Byattuparicaraṇaṭṭhena (Ṭīkā)                                      | 76        |

| Nānāpāṭhā                                                                                                                       | Piţţhaṅkā        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| [ Bha ]                                                                                                                         |                  |
| Bhañjissatīti = Bhajjissatīti (Syā)                                                                                             | 151              |
| Bhattakiccāvasāne = Katabhattakicco (Syā)                                                                                       | 267              |
| Bhaya $\dot{m}$ = Mahabbhaya $\dot{m}$ ( $S\bar{\imath}$ ), $S\bar{a}$ pabhaya $\dot{m}$ ( $Sy\bar{a}$ )                        | 210              |
| Bhavatu = Bhava, ta $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                                                                                   | 98               |
| Bhastavātena = Tassā vātena $(S\bar{i})$                                                                                        | 159              |
| Bhasmakhārādīhi = Osankhārādīhi (Syā), Usakhārādīhi (Ka)                                                                        | 88               |
| Bhājanīyabhaṇḍaṁ = Bhaṇḍabhājanīyaṁ (Syā)                                                                                       | 284              |
| Bhikkhācārato = Bhikkhāya caranto (Sī, Ka)                                                                                      | 239              |
| Bhikkha $\dot{m}$ = Bhakkha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                                                                           | 131              |
| Bhijjiyate = Tajjīyate $(S\bar{\imath})$ , Maddiyate $(Sy\bar{a})$                                                              | 250              |
| Bhindāpeyya = Chindāpeyya (Syā)                                                                                                 | 148              |
| Bhussant $\bar{a}$ bhussant $\bar{a}$ = Bhassant $\bar{a}$ bhassant $\bar{a}$ (Ka)                                              | 240              |
| [ Ma ]                                                                                                                          |                  |
| Maggakāle = Maggakkhaņe (Ka)                                                                                                    | 145              |
| Maggacoro = Magge coro (Sī, Syā, Ka)                                                                                            | 191              |
| $Maghena = M\bar{a}ghena (Ka)$                                                                                                  | 28               |
| Macalagāmake = Acalagāmake (Syā)                                                                                                | 309              |
| Macchariyena = Maccharena (Ka)                                                                                                  | 56               |
| Majjha = Majjhima (Syā)                                                                                                         | 157              |
| $Ma\tilde{n}\tilde{n}atanti = M\bar{a}nanti (S\bar{\imath})$                                                                    | 50               |
| Maññati = Paññapeti (Syā)                                                                                                       | 155              |
| $Ma\tilde{n}\tilde{n}an\bar{a}ya = Ma\tilde{n}\tilde{n}am\bar{a}n\bar{a} \ (S\bar{\imath})$                                     | 135              |
| Maññi = Maññasi (Syā)                                                                                                           | 165              |
| Maṇimayena = Nimmalena (Ka)                                                                                                     | 37               |
| $Maṇipaṭis\bar{a}mak\bar{a}na\dot{m}=S\bar{a}ṇiy\bar{a}\ parikkhip\bar{a}petv\bar{a}\ paṭis\bar{a}mak\bar{a}na\dot{m}\ (Syana)$ | $\sqrt{a}$ ) 135 |
| Maṇivammaṁ = Maṇicammaṁ (Syā)                                                                                                   | 71               |
| Mattikapātim = Mattikacāṭim (Syā)                                                                                               | 320              |

| Nānāpāṭhā                                                                           | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ma ]                                                                              |           |
| Matam = Vadham (Ka)                                                                 | 54        |
| Madanayut $\bar{a} = Damanayuddh\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )                            | 309       |
| Mantāvacanam = Mattāvacanam (Sī, Syā)                                               | 250       |
| Mandiyā nūti = Mandiyā nusesīti (Syā)                                               | 162       |
| $Maraṇavasa\dot{m} = M\bar{a}ravasa\dot{m} (S\bar{i})$                              | 43        |
| $Mahaggha\dot{m} = Samaggha\dot{m} (Sy\bar{a})$                                     | 285       |
| Mahantataro = Mahattataro (Ka)                                                      | 198       |
| Mahapphalataranti = Mahagghataranti $(S\bar{\imath})$                               | 57        |
| Mahā-ūmiyo = Mahā-ummiyo (Syā)                                                      | 52        |
| Mahākaṇṭho = Mahākaṇṇo (Sī), Mahāgaṇḍo (Syā)                                        | 122       |
| Mahācāṭiyo = Mahāpātiyo (Syā)                                                       | 237       |
| $Mah\bar{a}bh\bar{a}rasahanatthena = Mah\bar{a}bh\bar{a}raharaṇatthena (Sy\bar{a})$ | 305       |
| $M\bar{a}tith\bar{a}ne = M\bar{a}tuth\bar{a}ne (S\bar{i})$                          | 136       |
| $M\bar{a}$ tula $\dot{m} = Mah\bar{a}$ tula $\dot{m}$ ( $S\bar{\imath}$ )           | 321       |
| Mādiso = Tādiso (Ka), Yadi so (Sī)                                                  | 234       |
| $M\bar{a}$ sajjittho = $M\bar{a}$ sajjittha ( $Sy\bar{a}$ )                         | 162       |
| Migāramātuyā = Migāramātāya (Syā)                                                   | 136       |
| $Mit\bar{a}h\bar{a}ra\dot{m} = Matt\bar{a}h\bar{a}ra\dot{m}$ ( $S\bar{i}$ )         | 52        |
| $Milakkhu = Milakkha (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                         | 250       |
| Mukhappamāṇe = Pamāṇena (Sī, Syā)                                                   | 83        |
| Mukhadham = Mukhadvaram (Si)                                                        | 101       |
| $Muddhavedik\bar{a}p\bar{a}dato = M\bar{u}lavedik\bar{a}p\bar{a}dato$ (Sī),         |           |
| Muddhavedikāpārato (Ka)                                                             | 312       |
| $M\bar{u}$ lakammaṭṭhānaṁ = Lakkhaṇakammaṭṭhānaṁ (Syā)                              | 27        |
| Maṁ nissāya cesa gato = Maṁ nissāya cesa bhavo (Sī),                                |           |
| Anissāyeva Sugato (Syā)                                                             | 261       |
| [ Ya ]                                                                              |           |
| Yattha katthaci = Yattha $v\bar{a}$ tattha $v\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )               | 38        |
| Yatāyam = Yatoyam (Sī), Yadāyam (Ka)                                                | 37        |

| Nānāpāṭhā                                                             | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ya ]                                                                |           |
| $Yad\bar{a} = Sace (S\bar{i}, Ka)$                                    | 311       |
| $Yassa = Passa (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                 | 235       |
| Yujjhasoṇḍā = Yuddhasoṇḍā (Sī)                                        | 310       |
| Yujjhitabbayuddhāni = Yujjhitabbayuttāni (Syā, Ka)                    | 154       |
| Yojanamatte = Yojanamagge (Syā), Yojanamattake (Ka)                   | 130       |
| [ Ra ]                                                                |           |
| Rajadhajam = Rajam vā dhajam vā (Sī), Rajam vā (Syā)                  | 312       |
| Rattabandhik $\bar{a}$ yo = Rattabaddhak $\bar{a}$ yo (Sy $\bar{a}$ ) | 223       |
| Ratikaranti = Ratikatanti (Sī)                                        | 87        |
| Rattidivesu vā khīyati = Rattīhi divehi ca khiyati (Syā)              | 88        |
| Rattindivā = Ratti vā divā vā (Ka)                                    | 162       |
| Ratharenumattampi = Rajarenumattampi (Syā)                            | 170       |
| Rāgapariļāhena = Balavapariļāhena (Sī, Syā)                           | 130       |
| $R\bar{a}$ jagatam = $R\bar{a}$ jānam tam ( $Sy\bar{a}$ )             | 319       |
| Ruccīti = Ruccatīti (Ka)                                              | 291       |
| Rujjhanti = Rundhanti (Sī), Rumhanti (Syā)                            | 313       |
| Rosakoti ghattako = Rosetīti ghatteti (Sī, Syā)                       | 150       |
| [ La ]                                                                |           |
| Lakuṇḍako = Lakuṇṭako (Sī)                                            | 149       |
| lañjanujjalagattā =añjanujjalagattā (Ṭīkā)                            | 223       |
| $Laddh\bar{a}s\bar{a} = Laddhass\bar{a}d\bar{a} (S\bar{\imath})$      | 19        |
| Lāletvā = Palāpetvā (Syā), Cāletvā (Ka)                               | 167       |
| Lūkhapāvuraņoti = Lūkhapāpuraņoti (Sī, Syā)                           | 238       |
| Lomacalanamattakampi = Lomahamsanamattakampi (Syā)                    | 159       |
| Lohaḍḍhamāsako = Lohamāsako (Sī, Syā)                                 | 138       |
| Vacanam = Piyavacanam (Syā)                                           | 297       |

| Nānāpāṭhā                                                          | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Va ]                                                             |           |
| Vaccho = Maccho (Syā, Ka)                                          | 99        |
| Vaṭṭati = Vattuṁ vaṭṭati (Syā, Ka)                                 | 20        |
| Vaḍḍhetvā = Vaṭṭhapetvā (Sī, Syā)                                  | 68        |
| Vaṇṇagandhatthāya = Vaṇṇagahaṇatthāya (Sī)                         | 137       |
| Vaṇṇanibhā = Vaṇṇā ca vaṇṇanibhā (Syā)                             | 115       |
| Vatakoṭṭhāsāni = Vattapadānīti vattakoṭṭhāsāni (Syā)               | 317       |
| Vatapadāni = Vattapadāni (Syā, Ka)                                 | 309       |
| $Vatte = Katavatte (Sy\bar{a})$                                    | 129       |
| Vattena = Vatena (Ṭīkā)                                            | 97        |
| $Vata\dot{m} = Vatta\dot{m} (Sy\bar{a})$                           | 269       |
| Vanasmim = Vanasi (Syā)                                            | 270       |
| $Vapitv\bar{a} = \bar{T}hapetv\bar{a} (Sy\bar{a})$                 | 232       |
| Vayhamāno = Vuyhamāno (Sī, Syā)                                    | 217       |
| Valāhakamiva panthagūti = Valāhakamivaddhagūti (Sī)                | 289       |
| $Vavassaggatthe = Vacas\bar{a}yatthe (Ka)$                         | 146       |
| Vasanaṭṭhānehi = Divāṭṭhānavasanaṭṭhānehi (Syā)                    | 283       |
| Vasisatehi = Vasīsatehi (Syā)                                      | 1         |
| Vācākammantājīvā = Vācākammantājīvāti (Syā)                        | 218       |
| $V\bar{a}ta\dot{m} = T\bar{a}la\dot{m} (Sy\bar{a})$                | 252       |
| Vāritavatam = Vāritvā vatam (Syā), Vāretvā adhigatam (?)           | 76        |
| Vikīrayimsu = Nipatimsu (Ka)                                       | 295       |
| Vicarantā = Viravantā (Sī)                                         | 219       |
| Viṭaṭūbho = Vijaṭa bho (Sī), Viḍūḍabho (Syā)                       | 128       |
| vidhammanavasena =viddhamsanavasena (Sī)                           | 144       |
| Vidhamitā = Vidhamsitā (Syā), Viddhamsitā (Ka)                     | 50        |
| Vidhamentā = Bhamantā (Syā), Dhamentā (Ka)                         | 295       |
| Vinodenti = Vinodenti nīharanti (Syā)                              | 279       |
| Vippalapantiy $\bar{a}$ = Vilapantiy $\bar{a}$ (S $\bar{\imath}$ ) | 291       |
| Vipphanditānīti = Vipphanditāni kānici kānicīti (Sī, Ka)           | 171       |

| Nānāpāṭhā                                                  | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Va ]                                                     |           |
| Vibhavamattā = Vibhavappattā (Ka)                          | 220       |
| Vimatim pakkhantā = Vimatipakkhandā (Ka)                   | 17        |
| Vimucchitoti = Dhimucchitoti ( $S\bar{i}$ )                | 164       |
| Visattāti laggā = Sattā laggā (Syā)                        | 278       |
| Visattatāya = Vissajjatāya (Syā)                           | 160       |
| Vissaramakāsi = Vivaramakāsi (Sī)                          | 193       |
| Veṇḍūti = Veṇḍoti (Syā)                                    | 102       |
| Vetaraṇinti = Vettaraṇīti (Ka)                             | 59        |
| [ Sa ]                                                     |           |
| Sakalik $\bar{a} = Sakkhalik\bar{a}$ (Ka)                  | 74        |
| Saṅkhapalitakuṭṭhī = Saṅkhasadisakuṭṭhī (Syā)              | 319       |
| Saṅkharīti = Saṅgharīti (Syā)                              | 211       |
| Saccena vācenudakamhi = Saccavādena udakam (Syā),          |           |
| Saccena vādenudakampi (Ka)                                 | 301       |
| Sañchādiyamānā                                             |           |
| dhūmakaṭacchu = Sañchādiyamānadhūmakaṭacchu (Sī)           |           |
| Sandhāriyamānā dhūmakapacchi (Syā)                         | 188       |
| Sattakūṭāgārasamo = Pabbatakūṭāgārasamo (Syā),             |           |
| Sattamakūṭāgārasamo (Sī, Ka)                               | 70        |
| Santāsanamattameva = Santāpanamattameva (Syā)              | 311       |
| Santhambhitum = Sankhambhitum (Syā), Santhambhitum (Ka)    | 153       |
| Sabbapañcasatam = Sabbapañcapañcasatam (Syā)               | 131       |
| Sabbam setakandukacchu-ādibhāvam = Sabbapetakandukacchu-   |           |
| ādibhāvam (Syā)                                            | 285       |
| Samalankaritvā = Alamkaritvā (Sī, Syā)                     | 147       |
| Samphalanti = Vamsaphalanti (Syā)                          | 126       |
| Sammuṭṭhaṁ = Pammuṭṭhaṁ (Sī), Pamuṭṭhaṁ (Syā, Ka)          | 6         |
| Sayamcaraṇadivase = Sayam jānitvā chaṇadivaso kireso (Sī), |           |
| Sayam caranadivaso kira so (Syā)                           | 164       |
| Sarabhāṇam = Padabhāṇam (Syā)                              | 280       |

| Nānāpāṭhā                                                          | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                                                             |           |
| Saroga-uppalādīni = Saroja-uppalādīni (Syā)                        | 184       |
| Sa ve = Sa ve pecca ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                   | 304       |
| Sasakam = Campakam (Syā), Pampakam (Ka)                            | 54        |
| Sahassa = Parosahassa (Syā)                                        | 120       |
| Sātāgirahemavatā = Sātāgirihemavatā (Syā)                          | 293       |
| Sāmayikam = Sāmāyikam (Syā)                                        | 168       |
| Sārayāma = Sādayāma (Sī)                                           | 263       |
| Sāventi = Vādenti (Syā)                                            | 278       |
| Siṅgālassa = Sigālassa (Sī, Syā)                                   | 35        |
| Sīhaļaceṭikāya = Sīhaļapetikāya (Syā)                              | 250       |
| Sukatakāraņam = Sukāraņam (Sī)                                     | 134       |
| Sukhaviparināmena = Sukhapariņāme pana (Syā)                       | 105       |
| Sukham = Mukham (Syā)                                              | 298       |
| Sunaṭṭhā = Sammuṭṭhā (Syā)                                         | 25        |
| Subhagiyāti = Subhariyāti (Syā)                                    | 142       |
| Suvaṇṇapaṭaṁ = Suvaṇṇapaṭṭaṁ (Ṭīkā)                                | 81        |
| Suvannagghanikam = Suvannagghikam (Sī), Suvannagghiyam (Syā        | ā) 277    |
| Suvaṇṇapātiyam pāyāsam = Suvaṇṇacāṭim pāyāsassa (Syā)              | 189       |
| Suvaṇṇarasasiñcanāni = Suvaṇṇarasapiñjarāni (Sī, Syā)              | 224       |
| Susammaṭṭhakañcanaṁ = Susampahaṭṭhakañcanaṁ (Syā)                  | 75        |
| Susukāram = Sūsūkāram (Sī), Sussukāram (Syā)                       | 193       |
| Susunāgabhāvasampattim = Nāgabhāvasampattim (Syā)                  | 73        |
| Sūtigharam = Pasūtigharam (Syā)                                    | 142       |
| Sūyimsu = Pharimsu (Ka)                                            | 294       |
| Sokābhāvakāraṇam = Sokābhāvakaram (Sī, Syā)                        | 305       |
| Somānanti = Soppamānanti (Sī), Seyyamānanti (Syā)                  | 169       |
| Sodhivākaraṭṭhanti = Sovīrakaraṭṭhanti (Syā), Sodhikaraṭṭhanti (Ka | ) 105     |
| Samkaddheyyum ceva uppīleyyum ca = Ākaddheyya ceva                 |           |
| uppīļeyya ca (Sī)                                                  | 155       |
| Samghasuppatipattiñca = Samghasuppatipannatañca (Sī)               | 306       |

| Nānāpāṭhā                                                                                | Piṭṭhaṅkā |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ha ]                                                                                   |           |
| Hatthakukkuccādīnam = Akukkuccādīnam (Sī)                                                | 213       |
| Hatthighaṭā = Hatthighaṭo (Ka)                                                           | 128       |
| Hotu adițthapubbo $v\bar{a}$ = Hotu dițthapubbo $v\bar{a}$ na $v\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 19        |
| Hohīti = Hothāti (Sī, Syā)                                                               | 284       |